=

\‘\\
q\

)/

=

18 septembre 2024

En ce temps des fins derniéres annoncées par Marie, il est
bon de nous souvenir que, comme elle nous le dit elle-
méme, « a la Fin Mon Cceur Immaculé triomphera ». C'est
elle, la Victorieuse, la Reine des reines qui aura le dernier
mot ! En ces temps difficiles, elle nous demande d’annoncer
et de proclamer son triomphe. C’est tout |'objectif de ces
feuillets mensuels et la date de sa distribution le 18 du mois
n’a pas été choisie par hasard. C'est bien une demande
spéciale de la Vierge. Si ce nombre n’a pas encore révélé
tous ses secrets, cette requéte de Marie nous montre toute
son importance alors soyons dans la Confiance et obéissons-
ui.




‘\
?N
-3}

18 septembre 2024

Unité de Chrétiens d’Orient et d’Occident
Marie, Mere des Nations et de tous les Peuples

=

- Ily aurait tant a dire sur I'Unité des chrétiens d’Orient et
d’Occident qu’un petit feuillet de quelques pages n'y
suffirait pas. Le grand schisme semble remonter
. principalement a 1054, lorsque furent prononcées les

excommunications  mutuelles entre Rome et
Constantinople.

| Certes, il s’agit moins d’une date historique que
symbolique. C'est Cardinal Kurt Koch dans son texte écrit
3 Chambésy (Suisse), 16 décembre 2019 qui nous relate
le mieux I'origine de la séparation et les avancées vers
une réconciliation.

1- « Vers I'unité de I'église en orient et en occident, Les chemins pour
surmonter les divisions entre I’Eglise catholique, les Eglises
orthodoxes orientales et les Eglises orthodoxes » Card K Koch

« En effet, dans la chrétienté occidentale et orientale, dés les premiers temps, I'Evangile de Jésus
Christ a été recu de maniére différente. Il a été vécu et transmis dans des traditions et des formes
culturelles diverses.

Au premier millénaire par exemple, les communautés
ecclésiales en Orient et en Occident ont vécu avec ces
différences dans I'Eglise une.

Elles se sont cependant éloignées toujours davantage les
unes des autres et se sont de moins en moins comprises.et
c’est malheureusement toujours le cas aujourd’hui méme
si on peut constater certaines avancées.

Ce sont avant tout des modes de compréhension différents
et des spiritualités différentes qui en grande partie ont
causé la division dans I'Eglise, comme le Cardinal Walter
Kasper |'a déclaré ajuste titre : « Les chrétiens n’ont pas été
fondamentalement en désaccord et ne se sont pas
querellés au sujet de formules doctrinales divergentes,

mais ils ont vécu séparés les uns des autres. »

Au cours de cet éloignement croissant, différentes
approches théologiques ont certainement aussi joué un

)

N



,
=¢\
[,Z ’ 18 septembre 2024

role, ce qui par la suite a conduit a la grande controverse au sujet de ce que I'on appelle le ‘Filioque’,
c’est-a-dire la profession affirmant que le Saint-Esprit procéde du Pere ou, comme l'ont dit les
Latins, du Pere et du Fils.

Toutefois méme  cette
différence n’a pas constitué
initialement  un  conflit
majeur, comme en
témoignent non seulement
['utilisation de cette formule
par  I'Evéque  milanais
Ambroise, qui n'a pas
choqué en Orient, mais
aussi la déclaration de
Maxime le Confesseur au
VIlesiecle, qui a défendu
I'usage de I'expression latine et I'a méme déclarée compatible avec le point de vue grec.

Plus tard, lorsqu’il devint impossible de se comprendre réciproquement, les différentes
conceptions théologiques sont devenues I'occasion de polémiques et la question du ‘Filioque’ a été
considérée comme la plus importante raison du schisme qui allait avoir lieu dans I'Eglise. Il ne faut
pas non plus oublier les raisons politiques déja sous-jacentes a cette époque qui expliquent aussi
cette séparation.

Un pas important a cependant été accompli au cours de la seconde moitié du XX¢siecle, lorsque
d’intenses efforts ont été déployés pour la compréhension et la réconciliation dans I'Eglise entre
I’Orient et I'Occident.

lls ont commencé, il y a plus de cinquante ans, avec la rencontre historique entre le Patriarche
cecuménique Athénagoras de Constantinople et I'Evéque de Rome, le Pape Paul VI, les 5 et 6 janvier
1964 a Jérusalem. La proclamation d’une volonté réciproque de rétablir I'amour entre les deux
Eglises, scellée par un baiser fraternel, est un vrai pas vers l'unité des chrétiens d’Orient et
d’Occident. Cette rencontre a Jérusalem a servi a préparer I'événement historique du 7 décembre
1965, lorsque dans [I'église
patriarcale  Saint-Georges au
Phanar, a Constantinople, et dans
la basilique Saint-Pierre a Rome,
les plus hauts représentants des
deux Eglises ont « enlevé de la
mémoire et du milieu de I'Eglise »
les anathémes réciproques de
1054, comme on peut lire dans
leur déclaration commune, afin
B¢ qu’ils ne puissent plus étre «un

o obstacle au rapprochement dans
la charité ». Ce faisant ils ont voulu éradiquer les événements de 1054 proclamant ainsi qu'ils
n'avaient plus d’importance pour les Eglises au niveau officiel.




I 18 septembre 2024

Par cet acte, le poison de I'excommunication était retiré de I'organisme de I'Eglise et le "Symbole
de la division" était remplacé par le "Symbole de I'amour": « La relation d’amour refroidi,
d’oppositions réciproques, de méfiance et d’antagonismes’ fut remplacée par une relation
d'amour, de fraternité, dont le symbole est I'échange du baiser fraternel ». Ces actes sont devenus

le point de départ du dialogue cecuménique de la charité »

Etant donné cette situation initiale favorable, on comprendra que le dialogue cecuménique entre
les Eglises orthodoxes et I'Eglise catholique a tout d’abord pu concentrer ses efforts sur la
consolidation du fondement commun de la foi. Le Patriarche cecuménique Dimitrios | et le Pape
Jean-Paul Il ont proclamé I'ouverture du dialogue théologique en 1979, a I'occasion de la premiére
visite de ce dernier au Phanar pour la féte de saint André. lls ont déclaré que le but de ce dialogue
théologique devrait étre « non seulement de progresser vers le rétablissement de la pleine
communion entre les Eglises-sceurs catholique et orthodoxe, mais encore de contribuer aux
dialogues multiples qui se développent dans le monde chrétien a la recherche de son unité. » Au
cours de la premiére décennie du dialogue, de 1980 a 1990, ont été identifiées entre les théologies
orthodoxe et catholique de larges convergences sur des questions fondamentales de la foi et
d'importants themes théologiques

En 1982 a Munich, la rencontre pléniére de la Commission a débuté par la question fondamentale
de la compréhension théologique de I'Eglise. Cette réunion est a I'origine du document désigné
depuis lors comme « Texte de Munich » et qui porte le titre « Le mystére de I'Eglise et de
I’Eucharistie a la lumiére du mystére de la Sainte Trinité ». Ce texte explique que I'Eglise comme
mystere d'unité est édifiée selon le modele de la communion de la Trinité Divine et qu'elle
s’accomplit avant tout dans la célébration de I'Eucharistie. Les rencontres plénieres suivantes de
1984 a La Canée, en Crete, et de 1987 a Bari, en Italie, ont porté sur le theme « Foi, sacrements et
unité de I'Eglise ». Elles ont publié un document portant le méme titre dans lequel il est souligné
gue sans communion dans la foi, on ne peut pas vivre la communion sacramentelle. En 1988, la
rencontre pléniere a Valamo en Finlande a porté sur la signification théologique et la mission du
ministére ordonné dans I’Eglise et un important document a été publié : « Le sacrement de I'ordre
dans la structure sacramentelle de I’Eglise, en particulier 'importance de la succession apostolique
pour la sanctification et I'unité du peuple de Dieu ». Avec le document de Valamo, il était suggéré
que le dialogue cecuménique devrait porter désormais sur le theme de la primauté, notamment
celle de I'Evéque de Rome ; il fut également projeté que la Commission, lors de sa prochaine
rencontre pléniére a Freising en 1990, devrait en un premier temps axer sa réflexion sur les
conséquences théologiques et canoniques de la nature sacramentelle de I'Eglise et, surtout, sur la
question des relations mutuelles entre autorité et conciliarité dans I'Eglise.

L’objectif n’a cependant pas été atteint car dans la seconde décennie des années 1990 a 2000, les
conversations cecuméniques sont devenues de plus en plus difficiles et le dialogue théologique
s’est presque arrété. »




e B

)} 18 septembre 2024

2- Jean Paul Il et 'GEcuménisme : Une premiére voie vers
I’Unité des chrétiens d’Orient et d’Occident

Dans « Ut unum sint » du 25 mai 1995, le Saint Pape Jean
Paul Il nous dit « L'appel a l'unité des chrétiens, que le
deuxiéme Concile cecuménique du Vatican a proposé a
nouveau avec une détermination si passionnée, » il
réaffirme « Au Concile Vatican I, I'Eglise catholique s'est
engagée de maniére irréversible a prendre la voie de la
recherche cecuménique, se mettant ainsi a I'écoute de
I'Esprit du Seigneur qui apprend a lire attentivement les «
signes des temps ». Les expériences qu'elle a vécues au
cours de ces années et qu'elle continue a vivre I'éclairent
plus profondément encore sur son identité et sur sa
mission dans ['histoire. L'Eglise catholique reconnait et
confesse les faiblesses de ses fils, consciente que leurs
péchés constituent autant de trahisons et d'obstacles a la
réalisation du dessein du Sauveur. Se sentant appelée constamment au renouveau évangélique, elle
ne cesse donc pas de faire pénitence. En méme temps, cependant, elle reconnait et elle exalte
encore plus la puissance du Seigneur qui, I'ayant comblée du don de la sainteté, I'attire et la
conforme a sa Passion et a sa Résurrection. »

Dans cette lettre Le saint pape affirme son désir: « Je désire moi-méme promouvoir toute
démarche utile afin que le témoignage de la communauté catholique tout entiére puisse étre
compris dans sa pureté et sa cohérence intégrales, surtout en vue du rendez-vous qui attend I'Eglise
au seuil du nouveau millénaire, heure exceptionnelle pour laquelle elle demande au Seigneur que
l'unité de tous les chrétiens progresse jusqu'a parvenir a la pleine communion. »

« C'est I une tdche précise pour I'Evéque de Rome en tant que successeur de I'Apdtre Pierre. » nous
reprécise le Saint Pape « Je I'accomplis » dit-il : « avec la conviction profonde d'obéir au Seigneur et
dans la pleine conscience de ma fragilité humaine. En effet, si le Christ lui-méme a confié a Pierre
cette mission spécifique dans I'Eglise et lui a recommandé d'affermir ses fréres, il lui a fait éprouver
en méme temps sa faiblesse humaine et la nécessité particuliere de sa conversion : « Quand tu seras
revenu, affermis tes fréres » (Lc 22, 32). C'est dans la faiblesse humaine de Pierre que se manifeste
pleinement le fait que, pour accomplir son ministére spécifique dans I'Eglise, le Pape dépend
totalement de la grdce et de la priére du Seigneur : « J'ai prié pour toi, afin que ta foi ne défaille pas
» (Lc 22, 32). La conversion de Pierre et de ses successeurs trouve un appui dans la priere méme du
Rédempteur, et I'Eglise participe constamment d cette supplication. En notre époque cecuménique,
marquée par le Concile Vatican Il, I'Evéque de Rome remplit en particulier la mission de rappeler
I'exigence de la pleine communion des disciples du Christ. L'Evéque de Rome lui-méme doit faire
sienne avec ferveur la priere du Christ pour la conversion, qui est indispensable a « Pierre » afin qu'il
puisse servir ses fréres. De grand cceur je demande que s'unissent a cette priére les fidéles de I'Eglise
catholique et tous les chrétiens. Que tous prient avec moi pour cette conversion »




@ :
1))l 18 septembre 2024 .@

Jean Paul Il nous rappelle aussi que « Dans I'Ancien Testament déja, évoquant ce qu'était alors la
situation du peuple de Dieu, le prophéte Ezéchiel recourait au symbolisme simple de deux morceaux
de bois d'abord distincts, ensuite rapprochés I'un de I'autre, pour exprimer la volonté divine de «
rassembler de tous cétés » les membres de son peuple déchiré : « Ils seront mon peuple et je serai
leur Dieu. Et les nations sauront que je suis le Seigneur qui sanctifie Israél » (cf. Ez 37, 16-28).
L'Evangile johannique, pour sa part, devant la situation du peuple de Dieu en son temps, voit dans
la mort de Jésus la raison de I'unité des fils de Dieu : « Jésus allait mourir pour la nation, et non pas
pour la nation seulement, mais encore afin de rassembler dans I'unité les enfants de Dieu dispersés
» (11, 51-52). En effet, ainsi que I'expliquera la Lettre aux Ephésiens, « détruisant la barriére qui les
séparait, ... par la Croix, en sa personne il a tué la haine », de ce qui était divisé, il n'en a fait qu'un
(cf. 2, 14-16).

L'unité de toute I'humanité déchirée est voulue par Dieu. C'est pourquoi il a envoyé son Fils, afin
que, mourant et ressuscitant pour nous, il nous donne son Esprit d'amour. A la veille du sacrifice de
la Croix, Jésus lui-méme demande au Pére pour ses disciples, et pour tous ceux qui croiront en lui,
qu'ils soient un, une communion vivante. Il en découle non seulement le devoir, mais encore la
responsabilité qui reviennent, devant Dieu et en fonction du plan de Dieu, a ceux et a celles qui par
le Baptéme deviennent le Corps du Christ, le Corps dans lequel la réconciliation et la communion
doivent se réaliser en plénitude. Comment serait-il possible de rester divisés, si, par le Baptéme,
nous avons été « plongés » dans la mort du Selgneur c'est-a-dire dans I' acte méme par /equel Dieu,
en son Fils, a détruit les barrieres de la v : Y

division ? La « division contredit
ouvertement la volonté du Christ, et est
un sujet de scandale pour le monde et
une source de préjudices pour la trés
sainte cause de la prédication de
I'Evangile & toute créature ».

Enfin le Saint Pere nous rappelle le sens
de cette unité tant désirée par le Fils
mais aussi, bien s(r par le Pére de tout
temps. « En effet, cette unité donnée par | 'Espr/t Saint ne consiste pas seulement dans le
rassemblement de personnes qui s'ajoutent 'une a l'autre. C'est une unité constituée par les liens
de la profession de foi, des sacrements et de la communion hiérarchique. Les fidéles sont un parce
que, dans I'Esprit, ils sont dans la communion du Fils et, en lui, dans sa communion avec le Péere : «
Notre communion est communion avec le Pére et avec son Fils Jésus Christ » (1Jn 1, 3). Pour I'Eglise
catholique, la communion des chrétiens n'est donc pas autre chose que la manifestation en eux de
la grdce par laquelle Dieu les fait participer a sa propre communion, qui est sa vie éternelle. Les
paroles du Christ « que tous soient un » sont donc la priére adressée au Pére pour que son dessein
s'accomplisse pleinement, afin de « mettre en pleine lumiére le contenu du Mystére tenu caché
depuis toujours en Dieu, le Créateur de toutes choses » (Ep 3, 9). Croire au Christ signifie vouloir
I'unité ; vouloir I'unité signifie vouloir I'Eglise ; vouloir I'Eglise signifie vouloir la communion de gréce
qui correspond au dessein du Pére de toute éternité. Tel est le sens de la priére du Christ : « Ut unum
sint ».




) 18 septembre 2024

3- Benoit XVI : le pape de I’Unité par la Charité et la Réparation

Si Jean Paul a promu et travaillé a rappeler I'importance de I'CEcuménisme, les efforts du Pape
Benoit XVI sont aussi a souligner. En effet, s’il est un pape qui aura encouragé les chrétiens d’Orient
et a s’appliquer ainsi a la réunification des
chrétiens d’Orient et d’Occident, c’est bien
le Pape Benoit XVI! Il en a reconnu et
apprécié la diversité : « Le Pape n’oublie
pas [...] que I’Eglise dont le Christ est la
pierre angulaire [...] est construite sur des
assises faites de pierreries différentes,
colorées et précieuses. Les vénérables
Eglises orientales et I'Eglise de rite latin
sont ces joyaux resplendissants [...] ».

Les évéques catholiques orientaux qui ont
pu nous répondre, aprés avoir souligné
leur admiration pour le « geste d’humilité et vivifiant pour I’Eglise » posé par le Saint-Pére, aiment
a rappeler ce qu’il a fait de tout a fait novateur : convoquer une assemblée spéciale des évéques
du Moyen-Orient.

Benoit XVI lui aussi exprime donc sa volonté de continuer a I'appel du Christ, sur les traces de ses
prédécesseurs, cette unité des chrétiens. |l va méme y travailler sans relache.

Déja dans la Curie Romaine, le cardinal Ratzinger est membre du Conseil de Cardinaux et Evéques
de la Secrétairerie d’Etat, Section pour les Relations avec les Etats et, entre autres, membre de la
Congrégation pour les Eglises orientales. Pendant son mandat de préfet de la Congrégation de la
doctrine de la foi, en 1994, il fut I'artisan d’un accord christologique entre I'Eglise catholique
romaine et I'Eglise assyrienne d’Orient, héritiere des « Nestoriens » des premiers siécles. Ce
document fut suivi d’un second contenant des orientations pour I'admission a I’eucharistie entre
I'Eglise chaldéenne et I'Eglise assyrienne d’Orient.

Dés son élection en 2005, le pape Benoit XVI exprime sa ferme résolution de « faire tout ce qui est
en son pouvoir pour faire avancer la cause fondamentale de I'cecuménisme » (Message a l'issue de
la messe concélébrée, le 20 avril 2005 en la Chapelle Sixtine). Cet engagement s’est manifesté par
la poursuite des relations initiées par ses prédécesseurs au lendemain du concile Vatican Il. Du fait
de son riche passé universitaire, Benoit XVI posseéde une culture historique et théologique
exceptionnelle. Grace a elle, il a voulu offrir une synthése entre I'unité de foi de I’Eglise du Christ
et les heureuses diversités de la vie chrétienne. En définitive, la pertinence de sa pensée a engendré
des progres considérables dans le dialogue cecuménique.




/&///:L‘(
) 18 septembre 2024 3

En définitive, pour Benoit XVI, I'cecuménisme renvoie d’abord a la foi. Sa conception de
I’',ecuménisme s’exprime et se résume dans cette phrase prononcée a Erfurt en septembre 2013 :
« la chose la plus nécessaire pour I’cecuménisme est, par-dessus tout que, sous la pression de la
sécularisation, nous ne perdions pas, presque par inadvertance, les grandes choses que nous
avons en commun, qui en elles-mémes nous rendent chrétiens et qui sont restées comme un don
et un devoir ».

Le 24 juin 2011, le pape Benoit XVI recoit les
participants a |'assemblée annuelle de la
Réunion des CEuvres d’assistance aux Eglises
orientales. Il encourage alors a lutter pour la
paix et le respect des droits.

« N’oubliez jamais, dit-il a ses hotes, «la
dimension eucharistique de votre objectif pour
vous maintenir constamment dans le
mouvement de la charité ecclésiale. Celui-ci
désire rejoindre tout particulierement la Terre
Sainte mais aussi le Moyen Orient dans son
ensemble, pour y soutenir la présence
chrétienne. Je vous demande de faire tout
votre possible, y compris en intéressant les autorités publ/ques avec lesquelles vous étes en contact
a un niveau international, pour qu’en Orient ou ils sont nés, les pasteurs et les fidéles du Christ
puissent demeurer non comme des étrangers mais comme des concitoyens qui témoignent de Jésus-
Christ, comme I’ont fait avant eux les saints du passé, fils eux aussi des Eglises orientales. L’Orient
est a juste titre leur patrie terrestre. C’est la qu’ils sont appelés aujourd’hui encore a promouvoir,
sans faire de distinction, le bien de tous, par leur foi. Une égale dignité et une réelle liberté doivent
étre reconnues a toute personne qui professe cette foi, permettant ainsi une collaboration
cecuménique et interreligieuse plus fructueuse ».

« Vous vous penchez sur les bouleversements en cours en Afrique du nord et au Moyen Orient, qui
inquietent le monde. Grdce aux informations du Patriarche copte catholique, du Patriarche
maronite, du Nonce de Jérusalem et de la Custodie de Terre Sainte, la Congrégation pour les Eglise
orientales pourra évaluer la réelle situation et ce qu’elle implique pour I’Eglise, la paix et la stabilité
internationale. En vous remerciant, le Pape est proche de tous ceux que vous aidez, de qui souffre
ou tente désespéramment de fuir, au risque d’accroitre un flux migratoire souvent sans avenir. Je
prie pour une assistance adéquate mais surtout pour qu’on envisage toutes les formes possibles de
meédiations pour partout écarter la violence, rétablir I’harmonie sociale, dans le respect des droits
individuels comme des communautés ».

Revenant ensuite sur le récent Synode sur la situation des Eglises au Moyen Orient, Benoit XVI dit
gue celui-ci a permis de constater des signes nouveaux. « Quelques jours plus tard, des personnes
innocentes étaient victimes d’un attentat insensé dans la cathédrale syro-catholique de Bagdad,
attentat...suivi d’autres les mois suivants ». Il dit ainsi son espoir que les souffrances de tant de
chrétiens soient des germes de la foi dans toutes ces régions.

Le dernier texte majeur du pape Benoit XVI avant sa renonciation aura été I'exhortation
apostolique post-synodale Ecclesia in Medio Oriente (Eglise au Moyen-Orient). Avant une ultime

8




m

K,} i 18 septembre 2024

recommandation a la priere de la Vierge Marie, le texte s’achéve par un vibrant encouragement
« Puissent les chrétiens du Moyen-Orient, catholiques et autres, donner dans I'unité avec courage
ce témoignage peu facile, mais exaltant a cause du Christ, pour recevoir la couronne de vie
I ’'ensemble de la communauté chrétienne les encourage et les soutient. »

A I'annonce de la renonciation du pape Benoit XVI au siége pétrinien le monde s’est ému. Mais
dans le monde, I'Eglise catholique de Terre Sainte perd un pasteur d’une sollicitude de tous les
instants. De nombreux témoignages vont dans ce sens.

Ainsi Mgr Jules Joseph Zerey, vicaire patriarcal de Jérusalem pour les Grecs-Melkites-Catholiques,
ayant recu une lettre de son Patriarche, Grégoire Ill, adressée a tous ses prétres, dira: « Notre
patriarche nous rappelle tous les événements marquant du pontificat de Benoit XVI en direction des
Orientaux. C’est une belle liste. Je retiens moi aussi tous ces points. La visite ici, a Chypre, au Liban.
Ses appels a la solidarité spirituelle et matérielle aussi pour la Syrie. Il a vraiment accompagné
toutes les crises du Moyen-Orient et en méme temps il s’est fait I'infatigable défenseur du dialogue
et de la Justice. Il a montré un esprit ouvert a toutes les religions notamment au judaisme et a

I'islam. Nous nous sommes sentis encouragés avec amour et chaleur. »

Si cette séparation reste toujours réelle et actuelle encore aujourd’hui, une chose nous
réunit cependant et c’est évidemment notre foi en Christ !

Mais, il ne faut surtout pas oublier non plus une autre personne essentielle : La Vierge Marie et
notre dévotion commune a la Vierge Marie, Mére de Dieu et de toutes les nations peut devenir un
ciment d’unification des chrétiens d’Orient et d’Occident.

En effet, si malgré tous les efforts entrepris pour parvenir a I’'Unité tant souhaitée et désirée par le
Christ, il reste des points d’achoppements, notre douce Maman du Ciel, déploie-t-elle aussi toute
son énergie a travers ses apparitions a nous exhorter a continuer a travailler a cette unité et a de
rester dans la Paix et I'Unité. Mettons toute notre confiance en elle et confions-lui tout ce travail.

4- Notre Dame de toutes les nations et de tous les peuples

La promulgation, en 1950, du dogme de
I'Assomption a été suivie, peu apres, de la
naissance de la dévotion envers la Vierge Marie,
Dame et Meére de tous les Peuples.

Cette grace a été donnée a I'Eglise au début d'une
période de plus en plus tourmentée pour elle et
pour le monde. Tres rapidement, I'image quiillustre
cette dévotion, et la priere qui I'accompagne, ont
été diffusés dans le monde entier, la priere est
traduite en plus de 70 langues. Aujourd'hui, I'enjeu
de cette dévotion est a la fois simple et crucial :
obtenir par l'intercession de la Vierge Marie, Dame
de tous les Peuples, élevée dans la gloire de Dieu,

9

//\\\




¢
) 18 septembre 2024 -

d'étre préservés « de la corruption, des calamités et de la guerre », c’est-a-dire obtenir, pour tous
les peuples, le don de la Paix.

POINT DE VIGILANCE :

Pour rester en obéissance avec le Saint Siege, nous souhaitons seulement informer que les
apparitions qui se sont produites a Amsterdam ne sont pas a ce jour reconnues par le Saint Siege.
Celui a confirmé le 20 juillet 2020, une notification signée en 1974 qui “estime qu’il n’est pas
opportun de contribuer a la diffusion de la vénération de Marie en tant que “Dame de tous les
Peuples”. Toutefois, il existe des liens extrémement forts entre les événements d’Amsterdam et
les apparitions de la Vierge Catherine Labouré en 1830 (globe sous les pieds, rayons de lumiére
émanants des mains tournées vers le bas) et avec celles d’Akita au Japon. En effet, une statue de
Notre Dame de tous les peuples s’est retrouvée au couvent de I'Institut séculier des Servantes de
I’Eucharistie a Akita au Japon.

Si le 25 mars 1945 a Amsterdam, Notre-Dame semblait déja alerter le monde sur les dangers de la
guerre atomique, son installation au Japon en 1973 n’a rien d’anodin. En effet, au cours de
I'année 1973 (les 6 juillet, 3 ao(t et 13 octobre), la Vierge Marie se manifeste trois fois a travers
une statue de Notre-Dame de tous les peuples d’Amsterdam (Pays-Bas) située dans le couvent
japonais d’Akita, dans le nord de I'lle d’Honshu, avant de pleurer 101 fois entre 1975 et 1981.
Beaucoup moins connue que les apparitions de Fatima, celles de Notre Dame d’Akita sont
pourtant elles, tout a fait reconnues par I'Eglise. Elles se situent dans leur continuité et délivrent
un terrible avertissement aux hommes et aux femmes de notre temps, qu’il nous appartient de
comprendre et de diffuser.

De plus, les messages de la Madone de la Réparation donnés a Henri sont aussi en lien avec ces
différentes apparitions.

Avec I'aide du Saint Esprit, chacun doit discerner en conscience.

Amsterdam : La « Dame, la Mére de tous les Peuples »

Tout commence dans la simplicité d’une rencontre amicale. Ida est au coin de I’atre avec ses deux
sceurs et recgoit la visite d’un prétre ami, le Pére J.
Frehe. La guerre n’est pas terminée, on discute ;
guand soudain, Ida est attirée par une forte
lumiére qui vient de la piéce attenante. Ida déclare
gue la Vierge Marie lui apparait lui annoncant la
fin de la guerre qu’on doit a la priere du chapelet.
Deés la premiere apparition, le titre de « Dame »
est donné. Il est la traduction du hollandais
« Vrouwe » qui signifie aussi « Femme », un terme
qui a un profond enracinement biblique. Quatre
passages de I'Ecriture s’y référent (Genése Ill, 15 ;
Jean Il, 4; Jean XIX, 26 et Apocalypse Xll, 1) et
mettent en lumiere la maternité universelle de la Vierge Marie. Ce titre qui revient plus de 150
fois dans les messages va trouver son explication et son illustration dans une image et une priere :

(/ 73)

% :"j'




/ 3 18 septembre 2024

L'image.

La Dame se montre debout sur le globe terrestre, entourée de la lumiere divine, devant la Croix
de son Fils. Tout autour, se pressent des brebis symbolisant tous les peuples de la terre. La voyante
distingue un grand nombre de brebis de couleur noire et entend ces paroles : « Les peuples du
monde entier ne trouveront pas le repos tant qu’ils... ne
leveront pas les yeux paisiblement sur la Croix, centre du
monde » (31 mai 1951). La Dame donne des instructions
détaillées pour I'exécution d’une peinture qui fait entrevoir
sa part unique dans I'ceuvre salvifique du Christ, en se
tenant devant la Croix mais aussi en montrant ses mains
transpercées. Marie a souffert avec son
Fils « spirituellement et plus encore physiquement », dit la
Dame (1er avril 1951). Il suffit de penser a la Passion vécue
par certains grands mystiques comme saint Francois
d’Assise ou saint Padre Pio pour comprendre que la
souffrance de la Vierge Marie n’était pas moindre. La
représentation des mains transpercées qui laissent jaillir les
graces, fait le lien entre la corédemption et la médiation
universelle de Marie. Ces rayons, explique-t-elle, sont
des « rayons de Grdce, de Rédemption et de Paix. Par la
Grdce de mon Seigneur et Maitre, le Pére, dans son amour
pour I'Humanité, a envoyé comme Rédempteur son Fils
unique dans le monde. Tous deux veulent a présent envoyer
le Saint, le vrai Esprit qui lui seul peut étre Paix. Donc :
Grdce, Rédemption, Paix. » (31 mai 1951). Ces rayons
montrent aussi que toute souffrance qui est offerte dans I'amour et en union avec le Christ porte
grace et bénédiction. Marie corédemptrice, médiatrice, est aussi celle qui, les pieds bien posés sur
le globe, intercéde pour nous, nous défend contre le mal, plaide notre cause. Elle est notre avocate.
A cette image se joint une priére qui a été dictée en grande solennité par la Dame, le jour de la féte
de Notre-Dame de Lourdes, le 11 février 1951 (cf. proposition de priére).

La priere donnée par la « Dame ».

« Seigneur Jésus-Christ, Fils du Pére, envoie a présent Ton Esprit sur la terre. Fais habiter I’Esprit
Saint dans les caeurs de tous les Peuples, afin qu’ils soient préservés de la corruption, des
calamités et de la guerre. Que la Dame de tous les Peuples, la bienheureuse Vierge Marie, soit
notre Avocate. Amen »

Elle est « courte et puissante », pour demander I'Esprit Saint. « Vous ne connaissez ni la grandeur
ni la puissance qu’a cette priére aupres de Dieu » (31 mai 1955). La Dame demande que |'on prie
cette priere au moins une fois par jour, lentement et avec ferveur. « Demandez-lui de bannir la
corruption de ce monde. De la corruption proviennent les calamités ; de la corruption proviennent
les guerres. Par ma priére vous demanderez que cela soit épargné au monde. » (31 mai 1955). Et

elle promet : « Je vous donne I'assurance que le monde changera » (29 avril 1951). C’'est ainsi que

— 11

\\‘\\
AN



75? i 18 septembre 2024 (-3

sous I'égide de la Dame de tous les Peuples se dessine un plan de Salut pour que ce monde change,
qu’il soit délivré de la corruption, préservé des calamités, épargné par les guerres, surtout pour que
’Amour de Dieu et du prochain régne dans les cceurs. « C’est le premier et principal
commandement », dit la Dame (2 juillet 1951). « Si on le raméne parmi les hommes, le monde sera
sauvé » (15 novembre 1951). En d’autres termes, il s’agit de demander la venue renouvelée de
I’Esprit Saint.

La « grande Action mondiale ».

La Dame demande que cette priére et cette image soient diffusées dans le monde entier, une
diffusion a laquelle elle donne le nom de « grande Action mondiale » (11 octobre 1953). Elle
précise : « C’est une ceuvre de rédemption et de Paix » (1er avril 1951). « Cette Action ne concerne
pas un seul pays ; cette Action est pour tous les peuples. » (11 octobre 1953). Elle encourage a s’y
risquer « d’un cceur brilant de zéle » (1er avril 1951), a faire cette diffusion « avec les moyens
modernes » (31 décembre 1951) et particulierement « par I'intermédiaire des couvents » (20 mars
1953). La Dame elle-méme en « assume la responsabilité » (11 octobre 1953). « C’est ainsi que la
Dame de tous les Peuples sera apportée dans le monde, de ville en ville, de pays en pays. Dans la
simple priére, une seule communauté va se former » (17 février 1952). Cette Action est déja bien
engagée. La priere a été traduite en plus de 70 langues, diffusée a des millions d’exemplaires dans
de nombreux pays de tous les continents. Sur l'initiative privée de certains fideles, une image
pelerine passe méme dans les familles, les paroisses, les groupes de priere, les monasteéres... Les
témoignages affluent des bienfaits qui en découlent. Cette image et cette priere s’averent étre un
outil privilégié pour la nouvelle évangélisation a laquelle chacun peut apporter son concours
personnel. Elles doivent atteindre tous les coeurs, car « tous y ont droit » (29 avril 1951) et pour
tous, « qui et quoi que vous soyez, il m’est donné — dit la Dame (31 mai 1954) — d’étre la Meére, la
Dame de tous les Peuples ! »

Le dernier dogme marial.

Cette Action est demandée en préparation d’'un dogme, le dernier, le plus grand et le plus
important (15 aolt 1951), réclamé plusieurs fois (15 novembre 1951 notamment), qui doit étre
le « couronnement de la Mére du Seigneur Jésus-Christ, Corédemptrice, Médiatrice et Avocate » (11
octobre 1953). C'est la premiére fois dans I’histoire mariale que la Vierge Marie demande un
dogme. Elle s’adresse pour cela au Pape et aux théologiens en spécifiant qu’elle « n’apporte pas de
nouvelle doctrine. Ce sont bien les anciennes notions que j‘apporte » (4 avril 1954) et en les
prévenant que ce dogme de la corédemption de Marie fera I'objet d’un « combat dur et
pénible » (5 octobre 1952). Cependant, « quand il (ce dogme) aura été proclamé, la Dame de tous
les Peuples donnera la Paix, la vraie Paix au monde » (31 mai 1954). Le 11 octobre 1954, par
I’encyclique Ad Coeli Reginam, le pape Pie Xl crée la féte de la Maternité divine de Marie (a la date
du 22 ao(t, a I'octave de I’Assomption solennellement proclamée le ler novembre 1950 ; c’est
aujourd’hui la féte de Marie Reine), mais sans citer le mot de « corédemptrice ». Celui-ci dérange
en effet de nombreux chrétiens, qui s’appuient notamment sur la phrase de saint Paul : « Il n’y a
qu’un seul médiateur entre Dieu et I'homme » (1 Timothée Il, 5). Cependant, il faut bien

12




V>
/{f//;( @
oy 18 septembre 2024 -3

comprendre que Marie, si elle n’est nullement la source de |la Grace, participe pleinement a I'ceuvre
du Salut par sa coopération a I'Incarnation (le Fiat de I’Annonciation : Marie dit « oui » a I'archange
Gabriel) et par son intime union aux souffrances de son Fils lors de la Passion (le Stabat au pied de
la Croix : Marie se tient « debout » prés de son Fils crucifié).

B

De fait, ce terme de « corédemptrice » a déja été employé bien des fois dans la tradition et le
magistére de I'Eglise. Il suffit de citer parmi d’autres : Vincent Pallotti, Anne-Catherine Emmerich,
Leopold Mandic, Maximilian Kolbe, Edith Stein, Padre Pio, Mére Teresa ou le pape Jean-Paul Il.

e [nformations tirées de I'article du site : Notre Histoire avec Marie

Il parait donc essentiel de demander I'intercession de la Vierge Marie et de son Cceur immaculé
dans I’“Unité de I'Eglise du Christ que le Seigneur Jésus appelle de ces Voeux dans Jean (17 ; 21).

« Afin que tous soient un, comme toi, Pére, tu es en moi, et comme je suis en toi,
afin qu'eux aussi soient un en nous, pour que le monde croie que tu m'as envoyé »

Si la Vierge veille et travaille a cette unité sans relache, certains mystiques ont aussi recu ce
charisme spécifique et cette mission particuliere et une mystique en particulier retient I'attention.




)

S

18 septembre 2024

5- L’Unité des chrétiens chez les mystiques actuels: la mission de
Vassula Riden

Une histoire extraordinaire*

De nationalité grecque, née en Egypte le 18 janvier 1942, Vassula Ryden est membre de I'Eglise
grecque orthodoxe. Dans son autobiographie, Le Ciel existe, mais I'enfer aussi, Vassula explique
gue, toute petite déja, elle est préparée a cette mission. Enfant,
adolescente, elle voyait les ames du purgatoire, était sujette a des
extases, sans bien comprendre ce qui lui arrivait. Aussi n’est-elle
pas étonnée outre mesure, lorsqu’en 1985, au Bangladesh, alors
' gu’elle prépare une liste de courses, son ange gardien, Daniel, lui
meut la main et lui fait dessiner une rose qui sort d’un cceur. Dés
lors, un dialogue s’engage entre I'ange et Vassula. Elle se met a
écrire sous sa dictée. Au début, elle se croit folle et déchire tous
ses papiers. Mais elle surprend le personnel de sa maison a les
~ sortir de sa poubelle, pour les reconstituer et les lire avec intérét.
Elle comprend que ses écrits peuvent toucher les cosurs. Le 8 mai
1986, elle décide de prendre en note les messages qu’elle recoit
de son ange gardien, sur un petit cahier qu’elle numérote. Le
Christ prend bientot la place de Daniel qui s’efface. C’est le début
de La Vraie Vie en Dieu.

La Vraie Vie en Dieu est une école

Le Seigneur capture Vassula, la séduit et I'enseigne. Il se révele a elle comme « le mendiant
d’amour, le mal aimé ». 1l lui fait aimer sa Sainte Mére, exige que tous les chrétiens I’honorent,
« comme [lui-méme] I’honore », lui révéle I'existence des anges, de I'enfer, du diable et du
purgatoire qui ne sont pas des mythes. Il lui fait visiter un pan de son paradis.

Il lui rappelle, a elle, une orthodoxe, que le pape est son successeur ; il exige que tous le
reconnaissent comme le premier parmi ses pairs. Vassula ne sait rien de la division des Eglises,
guand le Seigneur lui révele gu’actuellement, il souffre deux fois sa Passion chaque année, du fait
des deux dates de Paques. Il lui enseigne le chapelet catholique, lui demande d’enseigner a ses
freres catholiques le chapelet orthodoxe et demande la création de groupes de prieres (31 juillet
1995). Bien que Vassula reste orthodoxe, elle communie dans I'Eglise catholique et reconnait le
pape comme le successeur de Pierre, le berger de tous les chrétiens. Le Seigneur ouvre la
communion orthodoxe aux catholiques et pousse les patriarches et les popes a
I"accepter. Théodore Il, patriarche d’Alexandrie et de toute I’Afrique, répondra a cet appel, en avril
2008.

)

\\‘\\
)|




,/5; i 18 septembre 2024 &

Unification des dates de Paques

Jésus lui révele son chagrin face a la division de son Eglise et son ardent désir de voir les « deux
poumons » de I'Est et de I’Ouest respirer ensemble : « Orthodoxes ! catholiques ! protestants ! vous
m’appartenez tous ! Vous étes tous un a mes yeux » (27 octobre 1987). Jésus appelle les chrétiens
a s’unir, sans tarder, dans la diversité ; chacune des trois Eglises gardera sa spécificité, ses richesses
et les échangera avec les deux autres, autour d’un seul berger (le pape). Jésus donne a Vassula pour
premiere mission d’unir les dates de Paques. Il lui annonce un temps d’épreuves que |'unification
des dates de Paques pourra atténuer.

Unité des trois Eglises et appel apostolique

Jésus lui dit sa volonté d’unir les trois Eglises, quel qu’en soit le prix. C’est pourquoi il envoie Vassula
dans le monde entier (a son grand effroi, au début, du moins), elle qui ne sait rien, n’a aucune
éloquence, aucune connaissance théologique, répéter et répandre ses paroles, a travers La Vraie
Vie en Dieu, sans craindre les persécuteurs dont il lui prédit I'action incessante, jusqu’a la fin de sa
vie. Elle rencontre nombre de dignitaires des trois Eglises auxquels elle transmet les messages du
Seigneur. Beaucoup y seront favorables. Cependant, les persécutions se déclenchent et ne cessent
pas. Le Christ ne le lui cache pas : « Les autorités religieuses te rejetteront invariablement » (4 mai
1988). Cependant, des hommes et des femmes consacrés — et d’un tres haut rang — vont I'aider a
remplir sa mission. Vassula fait le tour de la terre et compte a son actif plus de 1 152 réunions, dans
87 pays. La Vraie Vie en Dieu se définit comme le rappel de la parole divine destinée a aider I'Eglise
a renforcer la foi en Jésus-Christ. Jésus étend bient6t sa mission a tous ses amis qui se rallieront a
sa cause et ressentiront son appel a se mettre au service de La Vraie Vie en Dieu. L’évangélisation
est primordiale. La Vraie Vie en Dieu en est un instrument privilégié.

La Vraie Vie en Dieu est également une ceuvre de charité...

En 1998, dans une vision, la Vierge Marie demande a Vassula d’aider concretement les plus
pauvres et de créer des maisons d’accueil pour ceux qui ont faim et soif ; Vassula les appellera les
Beth Myriam (Maisons de Marie). Aujourd’hui, les Beth Myriam, vivant uniquement de dons, se
sont établis dans plus de quatorze pays.

... et une ceuvre prophétique

Tout au long de La Vraie Vie en Dieu, Jésus prophétise a Vassula un renouveau dans son Eglise, une
nouvelle Pentecote, I'effusion de son Esprit, le grand miracle qui sera I'unité de tous les chrétiens
(10 janvier 1990). Il lui annonce que La Vraie Vie en Dieu— un appel apostolique, pas un
mouvement religieux — touchera des non-chrétiens, qu’il 'enverra aupres de croyants d’autres
religions. A la fin des temps, dit-il, tous les hommes se convertiront. Vassula présentera son livre 3
des musulmans, des bouddhistes et des hindouistes, qui I'accueilleront avec grace. C’est le
Seigneur qui intitule ses messages La Vraie Vie en Dieu. Il promet a sa messagere et secrétaire (ainsi
I"appelle-t-il) la diffusion de son ceuvre dans le monde entier. Telle est sa volonté et, répéte-t-il, on

15




/r\( 18 septembre 2024

ne peut aller contre sa volonté : de fait, vingt ans aprés, I'ouvrage est traduit en plus de quarante
langues...

Les leitmotivs de I’ceuvre

L'appel urgent a l'unification des dates de Paques ; la promesse d’une nouvelle ére chrétienne :
« Ecclesia revivra» est une phrase
récurrente ; la fin du régne de Satan et de

La Vraie Vie en Dieu r
LIGTww. lig.org la grande apostasie ; I'annonce de la fin

i‘i/,, [~ 0"
Faiiala Jodton des temps ; la venue sur terre d’un feu non
7 . .. . oy 7
Burratims ase (ks humain ; la purification de I’humanité ; en

attendant, le temps de miséricorde,
I'appel au repentir, le détachement des
choses du monde, pour atteindre la vraie
liberté : « La liberté, c’est quand ton dme
se détache des sollicitudes du monde et
s’envole vers moi » (23 avril 1987).

La Vraie Vie en Dieu est une ceuvre magnifiquement écrite. C'est peut-étre la plus grande preuve
de son authenticité : la beauté poétique de I'écriture du Christ. « Sa tapisserie », comme |'appelle
le Christ, est un chef-d’ceuvre littéraire. Un faussaire peut faire croire qu’il est théologien et qu’il
est un propheéte, mais pas qu’il est un poéte. On est poete ou on ne I’est pas. La Vraie Vie en Dieu est
assurément I'ceuvre d’un immense artiste.

Il est important de savoir que des les débuts, de nombreux cardinaux, évéques, prétres et religieux
ont reconnu le charisme de Vassula, dont le cardinal Ratzinger, le futur Benoit XVI, qui déclarait, le
26 mai 1996, a propos de cette ceuvre qui provoquait des remous : « Vous pouvez continuer a
promouvoir ses écrits, mais toujours avec discernement » (L’Informateur, journal canadien).

Le cas de Vassula est examiné en 2004 au plus haut niveau, par la Congrégation pour la Doctrine
de la Foi (CDF), qui lui demande de répondre a cing questions sur des points doctrinaux importants ;
cela donne lieu a des « clarifications » jugées « utiles » « au sujet de ses écrits et [de la]
participation [de Vassula] aux sacrements » de I'Eglise catholique, car elle est orthodoxe. Cette
lettre est signée de la main du cardinal Ratzinger : elle laisse le soin aux évéques de se prononcer
sur le charisme de Vassula.

En 2005, La Vraie Vie en Dieu recoit le nihil obstat et I'imprimatur de deux évéques, ce qui est un
élément important méme s'il n'est pas décisif et si chacun reste libre de croire ou non en ce
charisme.

Il reste que la lecture de La Vraie Vie en Dieu a semble-t-il converti des milliers de personnes
(chrétiens et non-chrétiens), dont beaucoup ont déposé par écrit leur témoignage.

De nombreux prodiges, guérisons intérieures, miracles et conversions sont aussi allégués, depuis
1985, au gré des déplacements, des messages et des interventions de Vassula.

)

\\‘\\
)|




%/i * 18 septembre 2024

*Christophe Biotteau, auteur de Beautés poétiques dans Le Cantique de I’'Epoux et autres textes de La Vraie Vie
en Dieu.

Dieu tres aimant, qui as inscrit I'amour dans nos cceurs, insuffle en nous le courage de regarder
au-dela de nous-mémes, et de reconnaitre notre prochain dans ceux qui sont différents de nous,
afin que nous puissions vraiment suivre Jésus-Christ, notre frére et notre ami, qui est le
Seigneur pour les siecles des siecles ...

(Le Conseil Pontifical pour la Promotion de I’'Unité des chrétiens a publié sous la responsabilité du cardinal
Kurt Koch un Vademecum cecuménique intitulé L’évéque et I'unité des chrétiens. Aprés avoir rappelé les
principes, les modalités et I'actualité de la démarche cecuménique, il conclut par : « L’Abbé Paul Couturier
(1881-1953), pionnier catholique du mouvement cecuménique et en particulier de I’cecuménisme spirituel,

17

N
&=

S



'/,&} i 18 septembre 2024 -

invoque la grdce de la victoire du Christ sur les divisions dans sa priére pour I'unité qui continue d’inspirer
les chrétiens de diverses traditions. Avec cette priére, nous concluons ce Vademecum. »)

Priere pour l'unité des chrétiens

Seigneur Jésus,

qui a la veille de mourir pour nous,

as prié pour que tous tes disciples soient parfaitement un,

comme toi en ton Pére, et ton Pére en toi,

fais-nous ressentir douloureusement I'infidélité de notre désunion.

Donne-nous la loyauté de reconnaitre et le courage
de rejeter ce qui se cache en nous d’indifférence,
de méfiance, et méme d’hostilité mutuelle.

Accorde-nous de nous rencontrer tous en toi,

afin que, de nos dmes et de nos lévres,

monte incessamment ta priere pour l'unité des chrétiens,
telle que tu la veux, par les moyens que tu veux.

En toi, qui es la charité parfaite,
fais-nous trouver la voie qui conduit a 'unité,
dans I'obéissance a ton amour et a ta vérité.

Amen.

Priere de saint Georges de Lydda, pour tous ceux qui ont donné leur vie en
témoignage de leur foi

Prions pour qu’un jour, tout le monde travaille main dans la main et séme partout la paix, la
justice, I'amour, peu importe leur religion.

Qu’un jour, tout le monde se retrouve autour de la méme table, partageant le méme pain, buvant
a la méme coupe.

Dieu, notre Pére qui est un Dieu de paix, d’amour et d’unité, nous Te prions. Et nous Te
demandons de rassembler, par Ton Esprit Saint, tout ce qui est divisé.

Dieu, notre Pere, viens essuyer nos larmes et fais grandir en nous I'espérance. Guéris nos
divisions et conduis-nous vers la paix et 'unité.

Nous rendons grace aux serviteurs qui ont donné leur vie en témoignage de leur Foi, a travers
leur courage et leur fidélité.

/é/:?(’
e




// ~,:v;(
/) 18 septembre 2024 (3

Priere de saint Antoine le Grand
O Saint-Esprit, demeure toujours en nous, car il nous est bon d’étre avec Toi.

Mais ce n’est pas toujours que I’'ame se sent aussi bien, car I'orgueil nous
fait perdre la grace. C’'est ainsi qu’autrefois, Te cherchaient, tout
angoissés, Marie et Joseph ; que pensait Ta Mére dans son chagrin, quand
elle ne trouvait pas son Fils bien-aimé ? De méme a la mort du Seigneur, le
coeur des saints Apdtres était douloureux et triste, leur espérance s’étant
évanouie. Mais a la Résurrection, le Seigneur s’est montré a eux, et ils
L'ont reconnu, et ils ont été remplis de joie. De méme, maintenant, le
Seigneur se montre a nous, et nous Le reconnaissons par I'Esprit-Saint. On
connait I'amour de Dieu par le Saint-Esprit ; et le Saint-Esprit, le cceur le
reconnait a sa paix et a sa douceur.

Priere de saint Ephrem le Syrien pour I'Orient
Seigneur notre Dieu,

Tu as choisi I’Orient pour envoyer Ton Fils unique et accomplir
I’économie du salut.

C’est une jeune fille orientale, la Vierge Marie, que tu as choisie
pour gqu’elle porte et enfante ton Fils unique ;

C’est en Orient qu’ll a grandi, qu’ll a travaillé, qu’ll a choisi Ses
apotres et Ses disciples ;

C’est en Orient qu’ll a transmis Ta volonté et Tes enseignements,
gu’ll a fait des miracles et des prodiges ;

C’est en Orient qu’ll s’est livré ;

C’'est en Orient gu’ll a choisi de souffrir, de mourir et de
ressusciter ;

C’est de I'Orient qu’ll est monté au ciel et siege a Ta droite.

Nous Te prions d’accorder les forces nécessaires a Tes enfants en Orient pour qu’ils soient affermis
dans la foi et dans I'espérance de Tes saints ap6tres. Amen.




%,J 18 septembre 2024

Priéres pour les communautés chrétiennes
Cette priere est récitée chaque jour dans la maison d’Ananie a Damas, ancien souterrain ou
Ananie a baptisé Paul de Tarse, qui deviendra I'ap6tre saint Paul. Cet édifice est utilisé comme

église depuis les premiers siecles.

Seigneur Jésus-Christ,

Qui étes apparu au ciel de Damas a votre apotre Paul
ainsi qu‘a Ananie dans cette maison méme, en les
comblant de votre amour, de votre force et de votre
paix, nous vous demandons par leur intercession de
préserver la Syrie notre cher pays, de tout mal.

Nous vous supplions aussi, par I'intercession de votre

sainte Mére a qui vous ne sauriez rien refuser, de

nous accorder ainsi qu’a nos fréres et sceurs syriens la

grace d’un attachement sincére a notre patrie bien

aimée.

N LLLL"AUJ‘“—J_/‘O)J' W “1 Que nous soyons tous de bons citoyens, vraiment

d LA),\-}L L_)" F © N\ 4 désireux d’exercer filialement notre role dans la

!\nx) : construction de ce pays que vous avez-vous-méme

choisi comme point de départ pour répandre sur
toute la terre votre lumiére et votre amour.

En sorte que la Syrie demeure fidéle a sa mission de
paix, d’amour, de fraternité, d’harmonie et de
lumiére pour toutes les nations. Amen

Priere du Notre Pére en Araméen

Priere pour l'unité des chrétiens

Seigneur Jésus, Toi qui as prié pour que tous soient uns,

Nous te prions pour I'unité des chrétiens, telle que tu la veux, par les moyens que tu veux.
Que ton Esprit nous donne d’éprouver la souffrance de la séparation, de vois notre péché et
d’espérer au-dela de toute espérance.

Seigneur, nous te rendons grdce, parce que tu nous invites a découvrir et a recevoir les uns par les
autres la part de vérité qui manque a la plénitude de notre confession.

\\‘\\
)|




'/,&} i 18 septembre 2024 -

Seigneur, nous te rendons grdce pour I’église catholique,
Pour son attachement a la transmission de la foi depuis le temps des apétres, et pour son désir de
former un seul corps.

Nous te rendons grdce pour les églises orthodoxes,
Pour leur attachement a la célébration de la foi
Qui est beauté et anticipation de ton Royaume.

Nous te rendons grdce pour les églises protestantes,
Pour leur attachement a la Bible comme lieu de surgissement de la foi,
Et leur souci du partage des responsabilités entre clercs et laics.

Nous te rendons grdce pour la tradition monastique,
qui traverse toutes nos églises,
Pour son attachement a la radicalité de la foi Qui est don de soi et consécration de voie.

Nous te rendons grdce pour le mouvement missionnaire

qui traverse toutes nos églises,

Pour son attachement au témoignage de la foi jusqu’aux extrémités de la terre, et son souci de
partager avec tous le Salut en Jésus Christ.

Nous te rendons grdce pour le courant charismatique
qui traverse toutes nos églises
Pour son attachement a la vie de I’Esprit et I’accueil de ses dons au service du Christ

Puissions-nous dire ensemble : j’ai besoin de toi, j’ai besoin de ta différence. Tu as recu de Dieu
quelque chose qui me manque... j’ai besoin de toi ...

Amen.

Célébration cecuménique — Ensemble pour I’Europe — Nantes le 13 mars 2010

Nous sommes un avec Toi

Dieu, nous sommes un avec Toi.

Tu nous as faits un avec Toi.

Tu nous as enseigné que,

si nous sommes accueillants

les uns aux autres, tu demeures en nous.

Aide-nous a garder cette ouverture

et a nous battre pour elle de toutes nos forces.
En nous acceptant les uns les autres complétement, totalement,

le cceur grand ouvert, c'est toi que nous acceptons,

c'est toi que nous aimons de tout notre étre.

b



'/,&} i 18 septembre 2024 -

Thomas Merton, moine cistercien britannique (1915-1968) et précurseur du dialogue
interreligieux. Priére prononcée lors de la premiére conférence spirituelle et interreligieuse
réunie en Inde, a Calcutta, en 1968

Pardon pour le passé

Jésus, je m'adresse a toi,

vivant, ressuscité, présent parmi nous

fideles et évéques de différentes Eglises.

Tu es au milieu de nous parce ce que nous sommes
unis en ton nom et que nous nous aimons.

Nous sommes bien conscients de ce qui s'est passé
5 de tragique, de terrible dans les siecles antérieurs.

Pour cela, nous te demandons pardon, Jésus.

Nous savons que ton amour et ta miséricorde

sont plus grands que tout

ce qui a eu lieu dans le passé

et tout ce qui pourra se produire dans l'avenir.

Nous nous abandonnons confiants

dans cet immense amour. (...)

Permets que nous soyons tes instruments,

parmi beaucoup d'autres qui travaillent pour 'unité.
Donne-nous de vivre ces années

gque nous avons encore, pour que tous soient un.

Chiara Lubich, fondatrice du mouvement des Focolari
Priére cecuménique prononcée & I’Eglise luthérienne de Augsbourg, en 1998

Priere pour I'Eglise 3 Marie, Mére de I'espérance

Marie, Mére de I'Espérance, I'Eglise
traverse un temps de divisions et
d’épreuves. Par votre Coeur
Immaculé, aidez-nous a accepter et
a porter notre croix en communion
avec votre Fils et illuminez les
ténebres de nos vies pour y voir
briller I'espérance.

Marie, Mere du Christ, vous étiez au
pied de la Croix, aux cotés du
disciple bien-aimé. Vous étes celle
qui a toujours cru. Venez raffermir la

22




,/5; i 18 septembre 2024 &

foi et la vocation des prétres, religieux et consacrés tentés par le découragement et le doute.
Qu’ils soient soutenus, aimés et portés par les fidéles qui les entourent afin qu’ils soient fortifiés
dans I'accomplissement de leur belle mission : faire de tous des saints !

Marie, Vierge Immaculée, apprenez-nous a redire chaque jour a votre suite : « Qui Seigneur que
votre volonté soit faite. » Alors, nous pourrons goQter pleinement a la joie de I’Amour infini du
Pere.

Amen.

Neuvaine de I'lmmaculé conception 2019




18 septembre 2024 "

Marie Madone de la Réparation, ma Mére, ma Confiance, mon Espérance et mon Salut, priez
sans cesse pour nous gui avons recours a vous.




