
18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

1 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

En ce temps des fins dernières annoncées par Marie, il est 
bon de nous souvenir que, comme elle nous le dit elle-
même, « à la Fin Mon Cœur Immaculé triomphera ». C’est 
elle, la Victorieuse, la Reine des reines qui aura le dernier 
mot ! En ces temps difficiles, elle nous demande d’annoncer 
et de proclamer son triomphe. C’est tout l’objectif de ces 
feuillets mensuels et la date de sa distribution le 18 du mois 
n’a pas été choisie par hasard. C’est bien une demande 
spéciale de la Vierge. Si ce nombre n’a pas encore révélé 
tous ses secrets, cette requête de Marie nous montre toute 
son importance alors soyons dans la Confiance et obéissons-
lui. 

Vers le Triomphe du Cœur Immaculé 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

2 

 

 

 
Unité de Chrétiens d’Orient et d’Occident 

Marie, Mère des Nations et de tous les Peuples 
 

Il y aurait tant à dire sur l’Unité des chrétiens d’Orient et 
d’Occident qu’un petit feuillet de quelques pages n’y 
suffirait pas. Le grand schisme semble remonter 
principalement à 1054, lorsque furent prononcées les 
excommunications mutuelles entre Rome et 
Constantinople.  

Certes, il s’agit moins d’une date historique que 
symbolique. C’est Cardinal Kurt Koch dans son texte écrit 
à Chambésy (Suisse), 16 décembre 2019 qui nous relate 
le mieux l’origine de la séparation et les avancées vers 
une réconciliation.  

 

1- « Vers l´unité de l´église en orient et en occident, Les chemins pour 
surmonter les divisions entre l´Église catholique, les Églises 
orthodoxes orientales et les Églises orthodoxes » Card K Koch 

« En effet, dans la chrétienté occidentale et orientale, dès les premiers temps, l'Évangile de Jésus 
Christ a été reçu de manière différente. Il a été vécu et transmis dans des traditions et des formes 
culturelles diverses.  

Au premier millénaire par exemple, les communautés 
ecclésiales en Orient et en Occident ont vécu avec ces 
différences dans l’Église une.  

Elles se sont cependant éloignées toujours davantage les 
unes des autres et se sont de moins en moins comprises.et 
c’est malheureusement toujours le cas aujourd’hui même 
si on peut constater certaines avancées.   

Ce sont avant tout des modes de compréhension différents 
et des spiritualités différentes qui en grande partie ont 
causé la division dans l'Église, comme le Cardinal Walter 
Kasper l'a déclaré à juste titre : « Les chrétiens n’ont pas été 
fondamentalement en désaccord et ne se sont pas 
querellés au sujet de formules doctrinales divergentes, 
mais ils ont vécu séparés les uns des autres. »  

Au cours de cet éloignement croissant, différentes 
approches théologiques ont certainement aussi joué un 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

3 

 

 

rôle, ce qui par la suite a conduit à la grande controverse au sujet de ce que l’on appelle le ‘Filioque’, 
c’est-à-dire la profession affirmant que le Saint-Esprit procède du Père ou, comme l'ont dit les 

Latins, du Père et du Fils.  

Toutefois même cette 
différence n’a pas constitué 
initialement un conflit 
majeur, comme en 
témoignent non seulement 
l'utilisation de cette formule 
par l'Évêque milanais 
Ambroise, qui n'a pas 
choqué en Orient, mais 
aussi la déclaration de 
Maxime le Confesseur au 
VIIe siècle, qui a défendu 

l’usage de l’expression latine et l’a même déclarée compatible avec le point de vue grec.  

Plus tard, lorsqu’il devint impossible de se comprendre réciproquement, les différentes 
conceptions théologiques sont devenues l’occasion de polémiques et la question du ‘Filioque’ a été 
considérée comme la plus importante raison du schisme qui allait avoir lieu dans l’Église. Il ne faut 
pas non plus oublier les raisons politiques déjà sous-jacentes à cette époque qui expliquent aussi 
cette séparation.  

Un pas important a cependant été accompli au cours de la seconde moitié du XXe siècle, lorsque 
d’intenses efforts ont été déployés pour la compréhension et la réconciliation dans l'Église entre 
l’Orient et l’Occident.  

Ils ont commencé, il y a plus de cinquante ans, avec la rencontre historique entre le Patriarche 
œcuménique Athënagoras de Constantinople et l'Évêque de Rome, le Pape Paul VI, les 5 et 6 janvier 
1964 à Jérusalem. La proclamation d’une volonté réciproque de rétablir l’amour entre les deux 
Églises, scellée par un baiser fraternel, est un vrai pas vers l’unité des chrétiens d’Orient et 
d’Occident. Cette rencontre à Jérusalem a servi à préparer l’événement historique du 7 décembre 

1965, lorsque dans l’église 
patriarcale Saint-Georges au 
Phanar, à Constantinople, et dans 
la basilique Saint-Pierre à Rome, 
les plus hauts représentants des 
deux Églises ont « enlevé de la 
mémoire et du milieu de l’Église » 
les anathèmes réciproques de 
1054, comme on peut lire dans 
leur déclaration commune, afin 
qu’ils ne puissent plus être « un 
obstacle au rapprochement dans 

la charité ». Ce faisant ils ont voulu éradiquer les événements de 1054 proclamant ainsi qu'ils 
n'avaient plus d’importance pour les Églises au niveau officiel.  



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

4 

 

 

Par cet acte, le poison de l'excommunication était retiré de l'organisme de l'Église et le "Symbole 
de la division" était remplacé par le "Symbole de l'amour" : « La relation d’amour refroidi, 
d’oppositions réciproques, de méfiance et d’antagonismes’ fut remplacée par une relation 
d'amour, de fraternité, dont le symbole est l’échange du baiser fraternel ». Ces actes sont devenus 
le point de départ du dialogue œcuménique de la charité » 

Étant donné cette situation initiale favorable, on comprendra que le dialogue œcuménique entre 
les Églises orthodoxes et l'Église catholique a tout d’abord pu concentrer ses efforts sur la 
consolidation du fondement commun de la foi. Le Patriarche œcuménique Dimitrios I et le Pape 
Jean-Paul II ont proclamé l’ouverture du dialogue théologique en 1979, à l'occasion de la première 
visite de ce dernier au Phanar pour la fête de saint André. Ils ont déclaré que le but de ce dialogue 
théologique devrait être « non seulement de progresser vers le rétablissement de la pleine 
communion entre les Églises-sœurs catholique et orthodoxe, mais encore de contribuer aux 
dialogues multiples qui se développent dans le monde chrétien à la recherche de son unité. » Au 
cours de la première décennie du dialogue, de 1980 à 1990, ont été identifiées entre les théologies 
orthodoxe et catholique de larges convergences sur des questions fondamentales de la foi et 
d'importants thèmes théologiques 

En 1982 à Munich, la rencontre plénière de la Commission a débuté par la question fondamentale 
de la compréhension théologique de l’Église. Cette réunion est à l’origine du document désigné 
depuis lors comme « Texte de Munich » et qui porte le titre « Le mystère de l’Église et de 
l’Eucharistie à la lumière du mystère de la Sainte Trinité ». Ce texte explique que l'Église comme 
mystère d'unité est édifiée selon le modèle de la communion de la Trinité Divine et qu'elle 
s’accomplit avant tout dans la célébration de l'Eucharistie. Les rencontres plénières suivantes de 
1984 à La Canée, en Crète, et de 1987 à Bari, en Italie, ont porté sur le thème « Foi, sacrements et 
unité de l'Église ». Elles ont publié un document portant le même titre dans lequel il est souligné 
que sans communion dans la foi, on ne peut pas vivre la communion sacramentelle. En 1988, la 
rencontre plénière à Valamo en Finlande a porté sur la signification théologique et la mission du 
ministère ordonné dans l’Église et un important document a été publié : « Le sacrement de l’ordre 
dans la structure sacramentelle de l’Église, en particulier l’importance de la succession apostolique 
pour la sanctification et l'unité du peuple de Dieu ». Avec le document de Valamo, il était suggéré 
que le dialogue œcuménique devrait porter désormais sur le thème de la primauté, notamment 
celle de l'Évêque de Rome ; il fut également projeté que la Commission, lors de sa prochaine 
rencontre plénière à Freising en 1990, devrait en un premier temps axer sa réflexion sur les 
conséquences théologiques et canoniques de la nature sacramentelle de l'Église et, surtout, sur la 
question des relations mutuelles entre autorité et conciliarité dans l'Église. 

L’objectif n’a cependant pas été atteint car dans la seconde décennie des années 1990 à 2000, les 
conversations œcuméniques sont devenues de plus en plus difficiles et le dialogue théologique 
s’est presque arrêté. » 

 

 

 

 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

5 

 

 

2- Jean Paul II et l’Œcuménisme :  Une première voie vers 
l’Unité des chrétiens d’Orient et d’Occident  

Dans « Ut unum sint » du 25 mai 1995, le Saint Pape Jean 
Paul II nous dit « L'appel à l'unité des chrétiens, que le 
deuxième Concile œcuménique du Vatican a proposé à 
nouveau avec une détermination si passionnée, » il 
réaffirme « Au Concile Vatican II, l'Église catholique s'est 
engagée de manière irréversible à prendre la voie de la 
recherche œcuménique, se mettant ainsi à l'écoute de 
l'Esprit du Seigneur qui apprend à lire attentivement les « 
signes des temps ». Les expériences qu'elle a vécues au 
cours de ces années et qu'elle continue à vivre l'éclairent 
plus profondément encore sur son identité et sur sa 
mission dans l'histoire. L'Église catholique reconnaît et 
confesse les faiblesses de ses fils, consciente que leurs 
péchés constituent autant de trahisons et d'obstacles à la 

réalisation du dessein du Sauveur. Se sentant appelée constamment au renouveau évangélique, elle 
ne cesse donc pas de faire pénitence. En même temps, cependant, elle reconnaît et elle exalte 
encore plus la puissance du Seigneur qui, l'ayant comblée du don de la sainteté, l'attire et la 
conforme à sa Passion et à sa Résurrection. » 

Dans cette lettre Le saint pape affirme son désir : « Je désire moi-même promouvoir toute 
démarche utile afin que le témoignage de la communauté catholique tout entière puisse être 
compris dans sa pureté et sa cohérence intégrales, surtout en vue du rendez-vous qui attend l'Église 
au seuil du nouveau millénaire, heure exceptionnelle pour laquelle elle demande au Seigneur que 
l'unité de tous les chrétiens progresse jusqu'à parvenir à la pleine communion. »  

« C'est là une tâche précise pour l'Évêque de Rome en tant que successeur de l'Apôtre Pierre. » nous 
reprécise le Saint Pape « Je l'accomplis » dit-il : « avec la conviction profonde d'obéir au Seigneur et 
dans la pleine conscience de ma fragilité humaine. En effet, si le Christ lui-même a confié à Pierre 
cette mission spécifique dans l'Église et lui a recommandé d'affermir ses frères, il lui a fait éprouver 
en même temps sa faiblesse humaine et la nécessité particulière de sa conversion : « Quand tu seras 
revenu, affermis tes frères » (Lc 22, 32). C'est dans la faiblesse humaine de Pierre que se manifeste 
pleinement le fait que, pour accomplir son ministère spécifique dans l'Église, le Pape dépend 
totalement de la grâce et de la prière du Seigneur : « J'ai prié pour toi, afin que ta foi ne défaille pas 
» (Lc 22, 32). La conversion de Pierre et de ses successeurs trouve un appui dans la prière même du 
Rédempteur, et l'Église participe constamment à cette supplication. En notre époque œcuménique, 
marquée par le Concile Vatican II, l'Évêque de Rome remplit en particulier la mission de rappeler 
l'exigence de la pleine communion des disciples du Christ. L'Évêque de Rome lui-même doit faire 
sienne avec ferveur la prière du Christ pour la conversion, qui est indispensable à « Pierre » afin qu'il 
puisse servir ses frères. De grand cœur je demande que s'unissent à cette prière les fidèles de l'Église 
catholique et tous les chrétiens. Que tous prient avec moi pour cette conversion » 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

6 

 

 

Jean Paul II nous rappelle aussi que « Dans l'Ancien Testament déjà, évoquant ce qu'était alors la 
situation du peuple de Dieu, le prophète Ezéchiel recourait au symbolisme simple de deux morceaux 
de bois d'abord distincts, ensuite rapprochés l'un de l'autre, pour exprimer la volonté divine de « 
rassembler de tous côtés » les membres de son peuple déchiré : « Ils seront mon peuple et je serai 
leur Dieu. Et les nations sauront que je suis le Seigneur qui sanctifie Israël » (cf. Ez 37, 16-28). 
L'Évangile johannique, pour sa part, devant la situation du peuple de Dieu en son temps, voit dans 
la mort de Jésus la raison de l'unité des fils de Dieu : « Jésus allait mourir pour la nation, et non pas 
pour la nation seulement, mais encore afin de rassembler dans l'unité les enfants de Dieu dispersés 
» (11, 51-52). En effet, ainsi que l'expliquera la Lettre aux Éphésiens, « détruisant la barrière qui les 
séparait, ... par la Croix, en sa personne il a tué la haine », de ce qui était divisé, il n'en a fait qu'un 
(cf. 2, 14-16). 

 L'unité de toute l'humanité déchirée est voulue par Dieu. C'est pourquoi il a envoyé son Fils, afin 
que, mourant et ressuscitant pour nous, il nous donne son Esprit d'amour. A la veille du sacrifice de 
la Croix, Jésus lui-même demande au Père pour ses disciples, et pour tous ceux qui croiront en lui, 
qu'ils soient un, une communion vivante. Il en découle non seulement le devoir, mais encore la 
responsabilité qui reviennent, devant Dieu et en fonction du plan de Dieu, à ceux et à celles qui par 
le Baptême deviennent le Corps du Christ, le Corps dans lequel la réconciliation et la communion 
doivent se réaliser en plénitude. Comment serait-il possible de rester divisés, si, par le Baptême, 
nous avons été « plongés » dans la mort du Seigneur, c'est-à-dire dans l'acte même par lequel Dieu, 
en son Fils, a détruit les barrières de la 
division ? La « division contredit 
ouvertement la volonté du Christ, et est 
un sujet de scandale pour le monde et 
une source de préjudices pour la très 
sainte cause de la prédication de 
l'Évangile à toute créature ».  

Enfin le Saint Père nous rappelle le sens 
de cette unité tant désirée par le Fils 
mais aussi, bien sûr par le Père de tout 
temps. « En effet, cette unité donnée par l'Esprit Saint ne consiste pas seulement dans le 
rassemblement de personnes qui s'ajoutent l'une à l'autre. C'est une unité constituée par les liens 
de la profession de foi, des sacrements et de la communion hiérarchique.  Les fidèles sont un parce 
que, dans l'Esprit, ils sont dans la communion du Fils et, en lui, dans sa communion avec le Père : « 
Notre communion est communion avec le Père et avec son Fils Jésus Christ » (1 Jn 1, 3). Pour l'Église 
catholique, la communion des chrétiens n'est donc pas autre chose que la manifestation en eux de 
la grâce par laquelle Dieu les fait participer à sa propre communion, qui est sa vie éternelle. Les 
paroles du Christ « que tous soient un » sont donc la prière adressée au Père pour que son dessein 
s'accomplisse pleinement, afin de « mettre en pleine lumière le contenu du Mystère tenu caché 
depuis toujours en Dieu, le Créateur de toutes choses » (Ep 3, 9). Croire au Christ signifie vouloir 
l’unité ; vouloir l'unité signifie vouloir l’Église ; vouloir l'Église signifie vouloir la communion de grâce 
qui correspond au dessein du Père de toute éternité. Tel est le sens de la prière du Christ : « Ut unum 
sint ». 
 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

7 

 

 

 

 

3- Benoit XVI : le pape de l’Unité par la Charité et la Réparation  
 
Si Jean Paul a promu et travaillé à rappeler l’importance de l’Œcuménisme, les efforts du Pape 
Benoit XVI sont aussi à souligner. En effet, s’il est un pape qui aura encouragé les chrétiens d’Orient 

et à s’appliquer ainsi à la réunification des 
chrétiens d’Orient et d’Occident, c’est bien 
le Pape Benoît XVI !  Il en a reconnu et 
apprécié la diversité : « Le Pape n’oublie 
pas […] que l’Église dont le Christ est la 
pierre angulaire […] est construite sur des 
assises faites de pierreries différentes, 
colorées et précieuses. Les vénérables 
Églises orientales et l’Église de rite latin 
sont ces joyaux resplendissants […] ». 

Les évêques catholiques orientaux qui ont 
pu nous répondre, après avoir souligné 

leur admiration pour le « geste d’humilité et vivifiant pour l’Église » posé par le Saint-Père, aiment 
à rappeler ce qu’il a fait de tout à fait novateur : convoquer une assemblée spéciale des évêques 
du Moyen-Orient. 

Benoit XVI lui aussi exprime donc sa volonté de continuer à l’appel du Christ, sur les traces de ses 
prédécesseurs, cette unité des chrétiens. Il va même y travailler sans relâche.  

Déjà dans la Curie Romaine, le cardinal Ratzinger est membre du Conseil de Cardinaux et Évêques 
de la Secrétairerie d’État, Section pour les Relations avec les États et, entre autres, membre de la 
Congrégation pour les Églises orientales. Pendant son mandat de préfet de la Congrégation de la 
doctrine de la foi, en 1994, il fut l’artisan d’un accord christologique entre l’Église catholique 
romaine et l’Église assyrienne d’Orient, héritière des « Nestoriens » des premiers siècles. Ce 
document fut suivi d’un second contenant des orientations pour l’admission à l’eucharistie entre 
l’Église chaldéenne et l’Église assyrienne d’Orient.  

Dès son élection en 2005, le pape Benoît XVI exprime sa ferme résolution de « faire tout ce qui est 
en son pouvoir pour faire avancer la cause fondamentale de l’œcuménisme » (Message à l’issue de 
la messe concélébrée, le 20 avril 2005 en la Chapelle Sixtine). Cet engagement s’est manifesté par 
la poursuite des relations initiées par ses prédécesseurs au lendemain du concile Vatican II. Du fait 
de son riche passé universitaire, Benoît XVI possède une culture historique et théologique 
exceptionnelle. Grâce à elle, il a voulu offrir une synthèse entre l’unité de foi de l’Église du Christ 
et les heureuses diversités de la vie chrétienne. En définitive, la pertinence de sa pensée a engendré 
des progrès considérables dans le dialogue œcuménique. 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

8 

 

 

En définitive, pour Benoît XVI, l’œcuménisme renvoie d’abord à la foi. Sa conception de 
l’œcuménisme s’exprime et se résume dans cette phrase prononcée à Erfurt en septembre 2013 : 
« la chose la plus nécessaire pour l’œcuménisme est, par-dessus tout que, sous la pression de la 
sécularisation, nous ne perdions pas, presque par inadvertance, les grandes choses que nous 
avons en commun, qui en elles-mêmes nous rendent chrétiens et qui sont restées comme un don 
et un devoir ».  

Le 24 juin 2011, le pape Benoît XVI reçoit les 
participants à l’assemblée annuelle de la 
Réunion des Œuvres d’assistance aux Églises 
orientales. Il encourage alors à lutter pour la 
paix et le respect des droits. 
 « N’oubliez jamais, dit-il à ses hôtes, « la 
dimension eucharistique de votre objectif pour 
vous maintenir constamment dans le 
mouvement de la charité ecclésiale. Celui-ci 
désire rejoindre tout particulièrement la Terre 
Sainte mais aussi le Moyen Orient dans son 
ensemble, pour y soutenir la présence 
chrétienne. Je vous demande de faire tout 

votre possible, y compris en intéressant les autorités publiques avec lesquelles vous êtes en contact 
à un niveau international, pour qu’en Orient où ils sont nés, les pasteurs et les fidèles du Christ 
puissent demeurer non comme des étrangers mais comme des concitoyens qui témoignent de Jésus-
Christ, comme l’ont fait avant eux les saints du passé, fils eux aussi des Églises orientales. L’Orient 
est à juste titre leur patrie terrestre. C’est là qu’ils sont appelés aujourd’hui encore à promouvoir, 
sans faire de distinction, le bien de tous, par leur foi. Une égale dignité et une réelle liberté doivent 
être reconnues à toute personne qui professe cette foi, permettant ainsi une collaboration 
œcuménique et interreligieuse plus fructueuse ». 
« Vous vous penchez sur les bouleversements en cours en Afrique du nord et au Moyen Orient, qui 
inquiètent le monde. Grâce aux informations du Patriarche copte catholique, du Patriarche 
maronite, du Nonce de Jérusalem et de la Custodie de Terre Sainte, la Congrégation pour les Église 
orientales pourra évaluer la réelle situation et ce qu’elle implique pour l’Église, la paix et la stabilité 
internationale. En vous remerciant, le Pape est proche de tous ceux que vous aidez, de qui souffre 
ou tente désespéramment de fuir, au risque d’accroître un flux migratoire souvent sans avenir. Je 
prie pour une assistance adéquate mais surtout pour qu’on envisage toutes les formes possibles de 
médiations pour partout écarter la violence, rétablir l’harmonie sociale, dans le respect des droits 
individuels comme des communautés ».  

Revenant ensuite sur le récent Synode sur la situation des Églises au Moyen Orient, Benoît XVI dit 
que celui-ci a permis de constater des signes nouveaux. « Quelques jours plus tard, des personnes 
innocentes étaient victimes d’un attentat insensé dans la cathédrale syro-catholique de Bagdad, 
attentat…suivi d’autres les mois suivants ». Il dit ainsi son espoir que les souffrances de tant de 
chrétiens soient des germes de la foi dans toutes ces régions. 

Le dernier texte majeur du pape Benoît XVI avant sa renonciation aura été l’exhortation 
apostolique post-synodale Ecclesia in Medio Oriente (Église au Moyen-Orient). Avant une ultime 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

9 

 

 

recommandation à la prière de la Vierge Marie, le texte s’achève par un vibrant encouragement 
« Puissent les chrétiens du Moyen-Orient, catholiques et autres, donner dans l’unité avec courage 
ce témoignage peu facile, mais exaltant à cause du Christ, pour recevoir la couronne de vie 
! L’ensemble de la communauté chrétienne les encourage et les soutient. »  

À l’annonce de la renonciation du pape Benoît XVI au siège pétrinien le monde s’est ému. Mais 
dans le monde, l’Église catholique de Terre Sainte perd un pasteur d’une sollicitude de tous les 
instants. De nombreux témoignages vont dans ce sens. 

Ainsi Mgr Jules Joseph Zerey, vicaire patriarcal de Jérusalem pour les Grecs-Melkites-Catholiques, 
ayant reçu une lettre de son Patriarche, Grégoire III, adressée à tous ses prêtres, dira : « Notre 
patriarche nous rappelle tous les événements marquant du pontificat de Benoît XVI en direction des 
Orientaux. C’est une belle liste. Je retiens moi aussi tous ces points. La visite ici, à Chypre, au Liban. 
Ses appels à la solidarité spirituelle et matérielle aussi pour la Syrie. Il a vraiment accompagné 
toutes les crises du Moyen-Orient et en même temps il s’est fait l’infatigable défenseur du dialogue 
et de la Justice. Il a montré un esprit ouvert à toutes les religions notamment au judaïsme et à 
l’islam. Nous nous sommes sentis encouragés avec amour et chaleur. » 

Si cette séparation reste toujours réelle et actuelle encore aujourd’hui, une chose nous 
réunit cependant et c’est évidemment notre foi en Christ !  

Mais, il ne faut surtout pas oublier non plus une autre personne essentielle : La Vierge Marie et 
notre dévotion commune à la Vierge Marie, Mère de Dieu et de toutes les nations peut devenir un 
ciment d’unification des chrétiens d’Orient et d’Occident. 

En effet, si malgré tous les efforts entrepris pour parvenir à l’Unité tant souhaitée et désirée par le 
Christ, il reste des points d’achoppements, notre douce Maman du Ciel, déploie-t-elle aussi toute 
son énergie à travers ses apparitions à nous exhorter à continuer à travailler à cette unité et à de 
rester dans la Paix et l’Unité. Mettons toute notre confiance en elle et confions-lui tout ce travail. 

 

4- Notre Dame de toutes les nations et de tous les peuples 
La promulgation, en 1950, du dogme de 
l'Assomption a été suivie, peu après, de la 
naissance de la dévotion envers la Vierge Marie, 
Dame et Mère de tous les Peuples.  

Cette grâce a été donnée à l'Église au début d'une 
période de plus en plus tourmentée pour elle et 
pour le monde. Très rapidement, l'image qui illustre 
cette dévotion, et la prière qui l'accompagne, ont 
été diffusés dans le monde entier, la prière est 
traduite en plus de 70 langues. Aujourd'hui, l'enjeu 
de cette dévotion est à la fois simple et crucial : 
obtenir par l'intercession de la Vierge Marie, Dame 
de tous les Peuples, élevée dans la gloire de Dieu, 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

10 

 

 

d'être préservés « de la corruption, des calamités et de la guerre », c’est-à-dire obtenir, pour tous 
les peuples, le don de la Paix. 

POINT DE VIGILANCE :  

Pour rester en obéissance avec le Saint Siège, nous souhaitons seulement informer que les 
apparitions qui se sont produites à Amsterdam ne sont pas à ce jour reconnues par le Saint Siège. 
Celui a confirmé le 20 juillet 2020, une notification signée en 1974 qui “estime qu’il n’est pas 
opportun de contribuer à la diffusion de la vénération de Marie en tant que “Dame de tous les 
Peuples”. Toutefois, il existe des liens extrêmement forts entre les évènements d’Amsterdam et 
les apparitions de la Vierge Catherine Labouré en 1830 (globe sous les pieds, rayons de lumière 
émanants des mains tournées vers le bas) et avec celles d’Akita au Japon. En effet, une statue de 
Notre Dame de tous les peuples s’est retrouvée au couvent de l’Institut séculier des Servantes de 
l’Eucharistie à Akita au Japon.  
Si le 25 mars 1945 à Amsterdam, Notre-Dame semblait déjà alerter le monde sur les dangers de la 
guerre atomique, son installation au Japon en 1973 n’a rien d’anodin.  En effet, au cours de 
l’année 1973 (les 6 juillet, 3 août et 13 octobre), la Vierge Marie se manifeste trois fois à travers 
une statue de Notre-Dame de tous les peuples d’Amsterdam (Pays-Bas) située dans le couvent 
japonais d’Akita, dans le nord de l’île d’Honshu, avant de pleurer 101 fois entre 1975 et 1981. 
Beaucoup moins connue que les apparitions de Fatima, celles de Notre Dame d’Akita sont 
pourtant elles, tout à fait reconnues par l’Église. Elles se situent dans leur continuité et délivrent 
un terrible avertissement aux hommes et aux femmes de notre temps, qu’il nous appartient de 
comprendre et de diffuser.	  
De plus, les messages de la Madone de la Réparation donnés à Henri sont aussi en lien avec ces 
différentes apparitions. 

Avec l’aide du Saint Esprit, chacun doit discerner en conscience. 

Amsterdam : La « Dame, la Mère de tous les Peuples »  

Tout commence dans la simplicité d’une rencontre amicale. Ida est au coin de l’âtre avec ses deux 
sœurs et reçoit la visite d’un prêtre ami, le Père J. 
Frehe. La guerre n’est pas terminée, on discute ; 
quand soudain, Ida est attirée par une forte 
lumière qui vient de la pièce attenante. Ida déclare 
que la Vierge Marie lui apparaît lui annonçant la 
fin de la guerre qu’on doit à la prière du chapelet. 
Dès la première apparition, le titre de « Dame » 
est donné. Il est la traduction du hollandais 
« Vrouwe » qui signifie aussi « Femme », un terme 
qui a un profond enracinement biblique. Quatre 
passages de l’Écriture s’y réfèrent (Genèse III, 15 ; 
Jean II, 4 ; Jean XIX, 26 et Apocalypse XII, 1) et 

mettent en lumière la maternité universelle de la Vierge Marie. Ce titre qui revient plus de 150 
fois dans les messages va trouver son explication et son illustration dans une image et une prière : 

 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

11 

 

 

L’image. 

 La Dame se montre debout sur le globe terrestre, entourée de la lumière divine, devant la Croix 
de son Fils. Tout autour, se pressent des brebis symbolisant tous les peuples de la terre. La voyante 
distingue un grand nombre de brebis de couleur noire et entend ces paroles : « Les peuples du 

monde entier ne trouveront pas le repos tant qu’ils… ne 
lèveront pas les yeux paisiblement sur la Croix, centre du 
monde » (31 mai 1951). La Dame donne des instructions 
détaillées pour l’exécution d’une peinture qui fait entrevoir 
sa part unique dans l’œuvre salvifique du Christ, en se 
tenant devant la Croix mais aussi en montrant ses mains 
transpercées. Marie a souffert avec son 
Fils « spirituellement et plus encore physiquement », dit la 
Dame (1er avril 1951). Il suffit de penser à la Passion vécue 
par certains grands mystiques comme saint François 
d’Assise ou saint Padre Pio pour comprendre que la 
souffrance de la Vierge Marie n’était pas moindre. La 
représentation des mains transpercées qui laissent jaillir les 
grâces, fait le lien entre la corédemption et la médiation 
universelle de Marie. Ces rayons, explique-t-elle, sont 
des « rayons de Grâce, de Rédemption et de Paix. Par la 
Grâce de mon Seigneur et Maître, le Père, dans son amour 
pour l’Humanité, a envoyé comme Rédempteur son Fils 
unique dans le monde. Tous deux veulent à présent envoyer 
le Saint, le vrai Esprit qui lui seul peut être Paix. Donc : 
Grâce, Rédemption, Paix. » (31 mai 1951). Ces rayons 

montrent aussi que toute souffrance qui est offerte dans l’amour et en union avec le Christ porte 
grâce et bénédiction. Marie corédemptrice, médiatrice, est aussi celle qui, les pieds bien posés sur 
le globe, intercède pour nous, nous défend contre le mal, plaide notre cause. Elle est notre avocate. 
À cette image se joint une prière qui a été dictée en grande solennité par la Dame, le jour de la fête 
de Notre-Dame de Lourdes, le 11 février 1951 (cf. proposition de prière). 

La prière donnée par la « Dame ».  

 
« Seigneur Jésus-Christ, Fils du Père, envoie à présent Ton Esprit sur la terre. Fais habiter l’Esprit 
Saint dans les cœurs de tous les Peuples, afin qu’ils soient préservés de la corruption, des 
calamités et de la guerre. Que la Dame de tous les Peuples, la bienheureuse Vierge Marie, soit 
notre Avocate. Amen » 

Elle est « courte et puissante », pour demander l’Esprit Saint. « Vous ne connaissez ni la grandeur 
ni la puissance qu’a cette prière auprès de Dieu » (31 mai 1955). La Dame demande que l’on prie 
cette prière au moins une fois par jour, lentement et avec ferveur. « Demandez-lui de bannir la 
corruption de ce monde. De la corruption proviennent les calamités ; de la corruption proviennent 
les guerres. Par ma prière vous demanderez que cela soit épargné au monde. » (31 mai 1955). Et 
elle promet : « Je vous donne l’assurance que le monde changera » (29 avril 1951). C’est ainsi que 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

12 

 

 

sous l’égide de la Dame de tous les Peuples se dessine un plan de Salut pour que ce monde change, 
qu’il soit délivré de la corruption, préservé des calamités, épargné par les guerres, surtout pour que 
l’Amour de Dieu et du prochain règne dans les cœurs. « C’est le premier et principal 
commandement », dit la Dame (2 juillet 1951). « Si on le ramène parmi les hommes, le monde sera 
sauvé » (15 novembre 1951). En d’autres termes, il s’agit de demander la venue renouvelée de 
l’Esprit Saint.  
 
 
La « grande Action mondiale ».  

La Dame demande que cette prière et cette image soient diffusées dans le monde entier, une 
diffusion à laquelle elle donne le nom de « grande Action mondiale » (11 octobre 1953). Elle 
précise : « C’est une œuvre de rédemption et de Paix » (1er avril 1951). « Cette Action ne concerne 
pas un seul pays ; cette Action est pour tous les peuples. » (11 octobre 1953). Elle encourage à s’y 
risquer « d’un cœur brûlant de zèle » (1er avril 1951), à faire cette diffusion « avec les moyens 
modernes » (31 décembre 1951) et particulièrement « par l’intermédiaire des couvents » (20 mars 
1953). La Dame elle-même en « assume la responsabilité » (11 octobre 1953). « C’est ainsi que la 
Dame de tous les Peuples sera apportée dans le monde, de ville en ville, de pays en pays. Dans la 
simple prière, une seule communauté va se former » (17 février 1952). Cette Action est déjà bien 
engagée. La prière a été traduite en plus de 70 langues, diffusée à des millions d’exemplaires dans 
de nombreux pays de tous les continents. Sur l’initiative privée de certains fidèles, une image 
pèlerine passe même dans les familles, les paroisses, les groupes de prière, les monastères… Les 
témoignages affluent des bienfaits qui en découlent. Cette image et cette prière s’avèrent être un 
outil privilégié pour la nouvelle évangélisation à laquelle chacun peut apporter son concours 
personnel. Elles doivent atteindre tous les cœurs, car « tous y ont droit » (29 avril 1951) et pour 
tous, « qui et quoi que vous soyez, il m’est donné – dit la Dame (31 mai 1954) – d’être la Mère, la 
Dame de tous les Peuples ! » 

 
Le dernier dogme marial.  

Cette Action est demandée en préparation d’un dogme, le dernier, le plus grand et le plus 
important (15 août 1951), réclamé plusieurs fois (15 novembre 1951 notamment), qui doit être 
le « couronnement de la Mère du Seigneur Jésus-Christ, Corédemptrice, Médiatrice et Avocate » (11 
octobre 1953). C’est la première fois dans l’histoire mariale que la Vierge Marie demande un 
dogme. Elle s’adresse pour cela au Pape et aux théologiens en spécifiant qu’elle « n’apporte pas de 
nouvelle doctrine. Ce sont bien les anciennes notions que j’apporte » (4 avril 1954) et en les 
prévenant que ce dogme de la corédemption de Marie fera l’objet d’un « combat dur et 
pénible » (5 octobre 1952). Cependant, « quand il (ce dogme) aura été proclamé, la Dame de tous 
les Peuples donnera la Paix, la vraie Paix au monde » (31 mai 1954). Le 11 octobre 1954, par 
l’encyclique Ad Coeli Reginam, le pape Pie XII crée la fête de la Maternité divine de Marie (à la date 
du 22 août, à l’octave de l’Assomption solennellement proclamée le 1er novembre 1950 ; c’est 
aujourd’hui la fête de Marie Reine), mais sans citer le mot de « corédemptrice ». Celui-ci dérange 
en effet de nombreux chrétiens, qui s’appuient notamment sur la phrase de saint Paul : « Il n’y a 
qu’un seul médiateur entre Dieu et l’homme » (1 Timothée II, 5). Cependant, il faut bien 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

13 

 

 

comprendre que Marie, si elle n’est nullement la source de la Grâce, participe pleinement à l’œuvre 
du Salut par sa coopération à l’Incarnation (le Fiat de l’Annonciation : Marie dit « oui » à l’archange 
Gabriel) et par son intime union aux souffrances de son Fils lors de la Passion (le Stabat au pied de 
la Croix : Marie se tient « debout » près de son Fils crucifié).  

De fait, ce terme de « corédemptrice » a déjà été employé bien des fois dans la tradition et le 
magistère de l’Église. Il suffit de citer parmi d’autres : Vincent Pallotti, Anne-Catherine Emmerich, 
Leopold Mandic, Maximilian Kolbe, Edith Stein, Padre Pio, Mère Teresa ou le pape Jean-Paul II. 

• Informations tirées de l’article du site : Notre Histoire avec Marie  

Il parait donc essentiel de demander l’intercession de la Vierge Marie et de son Cœur immaculé 
dans l’‘Unité de l’Église du Christ que le Seigneur Jésus appelle de ces Vœux dans Jean (17 ; 21). 

« Afin que tous soient un, comme toi, Père, tu es en moi, et comme je suis en toi, 
afin qu'eux aussi soient un en nous, pour que le monde croie que tu m'as envoyé »  

Si la Vierge veille et travaille à cette unité sans relâche, certains mystiques ont aussi reçu ce 
charisme spécifique et cette mission particulière et une mystique en particulier retient l’attention.  

 

 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

14 

 

 

5- L’Unité des chrétiens chez les mystiques actuels : la mission de 
Vassula Riden 

Une	histoire	extraordinaire*	

De nationalité grecque, née en Égypte le 18 janvier 1942, Vassula Ryden est membre de l’Église 
grecque orthodoxe. Dans son autobiographie, Le Ciel existe, mais l’enfer aussi, Vassula explique 

que, toute petite déjà, elle est préparée à cette mission. Enfant, 
adolescente, elle voyait les âmes du purgatoire, était sujette à des 
extases, sans bien comprendre ce qui lui arrivait. Aussi n’est-elle 
pas étonnée outre mesure, lorsqu’en 1985, au Bangladesh, alors 
qu’elle prépare une liste de courses, son ange gardien, Daniel, lui 
meut la main et lui fait dessiner une rose qui sort d’un cœur. Dès 
lors, un dialogue s’engage entre l’ange et Vassula. Elle se met à 
écrire sous sa dictée. Au début, elle se croit folle et déchire tous 
ses papiers. Mais elle surprend le personnel de sa maison à les 
sortir de sa poubelle, pour les reconstituer et les lire avec intérêt. 
Elle comprend que ses écrits peuvent toucher les cœurs. Le 8 mai 
1986, elle décide de prendre en note les messages qu’elle reçoit 
de son ange gardien, sur un petit cahier qu’elle numérote. Le 
Christ prend bientôt la place de Daniel qui s’efface. C’est le début 
de La Vraie Vie en Dieu. 

La Vraie Vie en Dieu est une école 

Le Seigneur capture Vassula, la séduit et l’enseigne. Il se révèle à elle comme « le mendiant 
d’amour, le mal aimé ». Il lui fait aimer sa Sainte Mère, exige que tous les chrétiens l’honorent, 
« comme [lui-même] l’honore », lui révèle l’existence des anges, de l’enfer, du diable et du 
purgatoire qui ne sont pas des mythes. Il lui fait visiter un pan de son paradis. 

Il lui rappelle, à elle, une orthodoxe, que le pape est son successeur ; il exige que tous le 
reconnaissent comme le premier parmi ses pairs. Vassula ne sait rien de la division des Églises, 
quand le Seigneur lui révèle qu’actuellement, il souffre deux fois sa Passion chaque année, du fait 
des deux dates de Pâques. Il lui enseigne le chapelet catholique, lui demande d’enseigner à ses 
frères catholiques le chapelet orthodoxe et demande la création de groupes de prières (31 juillet 
1995). Bien que Vassula reste orthodoxe, elle communie dans l’Église catholique et reconnaît le 
pape comme le successeur de Pierre, le berger de tous les chrétiens. Le Seigneur ouvre la 
communion orthodoxe aux catholiques et pousse les patriarches et les popes à 
l’accepter. Théodore II, patriarche d’Alexandrie et de toute l’Afrique, répondra à cet appel, en avril 
2008. 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

15 

 

 

Unification des dates de Pâques 

Jésus lui révèle son chagrin face à la division de son Église et son ardent désir de voir les « deux 
poumons » de l’Est et de l’Ouest respirer ensemble : « Orthodoxes ! catholiques ! protestants ! vous 
m’appartenez tous ! Vous êtes tous un à mes yeux » (27 octobre 1987). Jésus appelle les chrétiens 
à s’unir, sans tarder, dans la diversité ; chacune des trois Églises gardera sa spécificité, ses richesses 
et les échangera avec les deux autres, autour d’un seul berger (le pape). Jésus donne à Vassula pour 
première mission d’unir les dates de Pâques. Il lui annonce un temps d’épreuves que l’unification 
des dates de Pâques pourra atténuer. 

Unité des trois Églises et appel apostolique 

Jésus lui dit sa volonté d’unir les trois Églises, quel qu’en soit le prix. C’est pourquoi il envoie Vassula 
dans le monde entier (à son grand effroi, au début, du moins), elle qui ne sait rien, n’a aucune 
éloquence, aucune connaissance théologique, répéter et répandre ses paroles, à travers La Vraie 
Vie en Dieu, sans craindre les persécuteurs dont il lui prédit l’action incessante, jusqu’à la fin de sa 
vie. Elle rencontre nombre de dignitaires des trois Églises auxquels elle transmet les messages du 
Seigneur. Beaucoup y seront favorables. Cependant, les persécutions se déclenchent et ne cessent 
pas. Le Christ ne le lui cache pas : « Les autorités religieuses te rejetteront invariablement » (4 mai 
1988). Cependant, des hommes et des femmes consacrés – et d’un très haut rang – vont l’aider à 
remplir sa mission. Vassula fait le tour de la terre et compte à son actif plus de 1 152 réunions, dans 
87 pays. La Vraie Vie en Dieu se définit comme le rappel de la parole divine destinée à aider l’Église 
à renforcer la foi en Jésus-Christ. Jésus étend bientôt sa mission à tous ses amis qui se rallieront à 
sa cause et ressentiront son appel à se mettre au service de La Vraie Vie en Dieu. L’évangélisation 
est primordiale. La Vraie Vie en Dieu en est un instrument privilégié. 

La Vraie Vie en Dieu est également une œuvre de charité… 

En 1998, dans une vision, la Vierge Marie demande à Vassula d’aider concrètement les plus 
pauvres et de créer des maisons d’accueil pour ceux qui ont faim et soif ; Vassula les appellera les 
Beth Myriam (Maisons de Marie). Aujourd’hui, les Beth Myriam, vivant uniquement de dons, se 
sont établis dans plus de quatorze pays. 

… et une œuvre prophétique 

Tout au long de La Vraie Vie en Dieu, Jésus prophétise à Vassula un renouveau dans son Église, une 
nouvelle Pentecôte, l’effusion de son Esprit, le grand miracle qui sera l’unité de tous les chrétiens 
(10 janvier 1990). Il lui annonce que La Vraie Vie en Dieu – un appel apostolique, pas un 
mouvement religieux – touchera des non-chrétiens, qu’il l’enverra auprès de croyants d’autres 
religions. À la fin des temps, dit-il, tous les hommes se convertiront. Vassula présentera son livre à 
des musulmans, des bouddhistes et des hindouistes, qui l’accueilleront avec grâce. C’est le 
Seigneur qui intitule ses messages La Vraie Vie en Dieu. Il promet à sa messagère et secrétaire (ainsi 
l’appelle-t-il) la diffusion de son œuvre dans le monde entier. Telle est sa volonté et, répète-t-il, on 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

16 

 

 

ne peut aller contre sa volonté : de fait, vingt ans après, l’ouvrage est traduit en plus de quarante 
langues… 

Les leitmotivs de l’œuvre 

L’appel urgent à l’unification des dates de Pâques ; la promesse d’une nouvelle ère chrétienne : 
« Ecclesia revivra » est une phrase 
récurrente ; la fin du règne de Satan et de 
la grande apostasie ; l’annonce de la fin 
des temps ; la venue sur terre d’un feu non 
humain ; la purification de l’humanité ; en 
attendant, le temps de miséricorde, 
l’appel au repentir, le détachement des 
choses du monde, pour atteindre la vraie 
liberté : « La liberté, c’est quand ton âme 
se détache des sollicitudes du monde et 
s’envole vers moi » (23 avril 1987). 

La Vraie Vie en Dieu est une œuvre magnifiquement écrite. C’est peut-être la plus grande preuve 
de son authenticité : la beauté poétique de l’écriture du Christ. « Sa tapisserie », comme l’appelle 
le Christ, est un chef-d’œuvre littéraire. Un faussaire peut faire croire qu’il est théologien et qu’il 
est un prophète, mais pas qu’il est un poète. On est poète ou on ne l’est pas. La Vraie Vie en Dieu est 
assurément l’œuvre d’un immense artiste. 

Il est important de savoir que dès les débuts, de nombreux cardinaux, évêques, prêtres et religieux 
ont reconnu le charisme de Vassula, dont le cardinal Ratzinger, le futur Benoît XVI, qui déclarait, le 
26 mai 1996, à propos de cette œuvre qui provoquait des remous : « Vous pouvez continuer à 
promouvoir ses écrits, mais toujours avec discernement » (L’Informateur, journal canadien). 

Le cas de Vassula est examiné en 2004 au plus haut niveau, par la Congrégation pour la Doctrine 
de la Foi (CDF), qui lui demande de répondre à cinq questions sur des points doctrinaux importants ; 
cela donne lieu à des « clarifications » jugées « utiles » « au sujet de ses écrits et [de la] 
participation [de Vassula] aux sacrements » de l’Église catholique, car elle est orthodoxe. Cette 
lettre est signée de la main du cardinal Ratzinger : elle laisse le soin aux évêques de se prononcer 
sur le charisme de Vassula. 

En 2005, La Vraie Vie en Dieu reçoit le nihil obstat et l’imprimatur de deux évêques, ce qui est un 
élément important même s'il n'est pas décisif et si chacun reste libre de croire ou non en ce 
charisme. 
Il reste que la lecture de La Vraie Vie en Dieu a semble-t-il converti des milliers de personnes 
(chrétiens et non-chrétiens), dont beaucoup ont déposé par écrit leur témoignage. 
De nombreux prodiges, guérisons intérieures, miracles et conversions sont aussi allégués, depuis 
1985, au gré des déplacements, des messages et des interventions de Vassula. 
 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

17 

 

 

*Christophe Biotteau, auteur de Beautés poétiques dans Le Cantique de l’Époux et autres textes de La Vraie Vie 
en Dieu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Prières 

Dieu très aimant, qui as inscrit l'amour dans nos cœurs, insuffle en nous le courage de regarder 
au-delà de nous-mêmes, et de reconnaître notre prochain dans ceux qui sont différents de nous, 
afin que nous puissions vraiment suivre Jésus-Christ, notre frère et notre ami, qui est le 
Seigneur pour les siècles des siècles ... 

 

 

 

 

 

 

(Le Conseil Pontifical pour la Promotion de l’Unité des chrétiens a publié sous la responsabilité du cardinal 
Kurt Koch un Vademecum œcuménique intitulé L’évêque et l’unité des chrétiens. Après avoir rappelé les 

principes, les modalités et l’actualité de la démarche œcuménique, il conclut par : « L’Abbé Paul Couturier 
(1881-1953), pionnier catholique du mouvement œcuménique et en particulier de l’œcuménisme spirituel, 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

18 

 

 

invoque la grâce de la victoire du Christ sur les divisions dans sa prière pour l’unité qui continue d’inspirer 
les chrétiens de diverses traditions. Avec cette prière, nous concluons ce Vademecum. ») 

 

Prière pour l’unité des chrétiens 

Seigneur Jésus, 
qui à la veille de mourir pour nous, 
as prié pour que tous tes disciples soient parfaitement un, 
comme toi en ton Père, et ton Père en toi, 
fais-nous ressentir douloureusement l’infidélité de notre désunion. 

Donne-nous la loyauté de reconnaître et le courage 
de rejeter ce qui se cache en nous d’indifférence, 
de méfiance, et même d’hostilité mutuelle. 

Accorde-nous de nous rencontrer tous en toi, 
afin que, de nos âmes et de nos lèvres, 
monte incessamment ta prière pour l’unité des chrétiens, 
telle que tu la veux, par les moyens que tu veux. 

En toi, qui es la charité parfaite, 
fais-nous trouver la voie qui conduit à l’unité, 
dans l’obéissance à ton amour et à ta vérité. 

Amen.  

 

Prière de saint Georges de Lydda, pour tous ceux qui ont donné leur vie en 
témoignage de leur foi 

Prions pour qu’un jour, tout le monde travaille main dans la main et sème partout la paix, la 
justice, l’amour, peu importe leur religion. 

Qu’un jour, tout le monde se retrouve autour de la même table, partageant le même pain, buvant 
à la même coupe. 

Dieu, notre Père qui est un Dieu de paix, d’amour et d’unité, nous Te prions. Et nous Te 
demandons de rassembler, par Ton Esprit Saint, tout ce qui est divisé. 

Dieu, notre Père, viens essuyer nos larmes et fais grandir en nous l’espérance. Guéris nos 
divisions et conduis-nous vers la paix et l’unité. 

Nous rendons grâce aux serviteurs qui ont donné leur vie en témoignage de leur Foi, à travers 
leur courage et leur fidélité. 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

19 

 

 

Prière de saint Antoine le Grand 

Ô Saint-Esprit, demeure toujours en nous, car il nous est bon d’être avec Toi. 

Mais ce n’est pas toujours que l’âme se sent aussi bien, car l’orgueil nous 
fait perdre la grâce. C’est ainsi qu’autrefois, Te cherchaient, tout 
angoissés, Marie et Joseph ; que pensait Ta Mère dans son chagrin, quand 
elle ne trouvait pas son Fils bien-aimé ? De même à la mort du Seigneur, le 
cœur des saints Apôtres était douloureux et triste, leur espérance s’étant 
évanouie. Mais à la Résurrection, le Seigneur s’est montré à eux, et ils 
L’ont reconnu, et ils ont été remplis de joie. De même, maintenant, le 
Seigneur se montre à nous, et nous Le reconnaissons par l’Esprit-Saint. On 
connaît l’amour de Dieu par le Saint-Esprit ; et le Saint-Esprit, le cœur le 
reconnaît à sa paix et à sa douceur. 

 

Prière de saint Éphrem le Syrien pour l’Orient 

Seigneur notre Dieu, 

Tu as choisi l’Orient pour envoyer Ton Fils unique et accomplir 
l’économie du salut. 

C’est une jeune fille orientale, la Vierge Marie, que tu as choisie 
pour qu’elle porte et enfante ton Fils unique ; 

C’est en Orient qu’Il a grandi, qu’Il a travaillé, qu’Il a choisi Ses 
apôtres et Ses disciples ; 

C’est en Orient qu’Il a transmis Ta volonté et Tes enseignements, 
qu’Il a fait des miracles et des prodiges ; 

C’est en Orient qu’Il s’est livré ; 

C’est en Orient qu’Il a choisi de souffrir, de mourir et de 
ressusciter ; 

C’est de l’Orient qu’Il est monté au ciel et siège à Ta droite. 

Nous Te prions d’accorder les forces nécessaires à Tes enfants en Orient pour qu’ils soient affermis 
dans la foi et dans l’espérance de Tes saints apôtres. Amen. 

 

 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

20 

 

 

 

Prières pour les communautés chrétiennes  

Cette prière est récitée chaque jour dans la maison d’Ananie à Damas, ancien souterrain où 
Ananie a baptisé Paul de Tarse, qui deviendra l’apôtre saint Paul. Cet édifice est utilisé comme 
église depuis les premiers siècles. 

Seigneur Jésus-Christ,  

Qui êtes apparu au ciel de Damas à votre apôtre Paul 
ainsi qu‘à Ananie dans cette maison même, en les 
comblant de votre amour, de votre force et de votre 
paix, nous vous demandons par leur intercession de 
préserver la Syrie notre cher pays, de tout mal. 

Nous vous supplions aussi, par l’intercession de votre 
sainte Mère à qui vous ne sauriez rien refuser, de 
nous accorder ainsi qu’à nos frères et sœurs syriens la 
grâce d’un attachement sincère à notre patrie bien 
aimée.  

Que nous soyons tous de bons citoyens, vraiment 
désireux d’exercer filialement notre rôle dans la 
construction de ce pays que vous avez-vous-même 
choisi comme point de départ pour répandre sur 
toute la terre votre lumière et votre amour. 

En sorte que la Syrie demeure fidèle à sa mission de 
paix, d’amour, de fraternité, d’harmonie et de 
lumière pour toutes les nations. Amen 

 

Prière du Notre Père en Araméen 

Prière pour l’unité des chrétiens 

Seigneur Jésus, Toi qui as prié pour que tous soient uns, 
Nous te prions pour l’unité des chrétiens, telle que tu la veux, par les moyens que tu veux. 
Que ton Esprit nous donne d’éprouver la souffrance de la séparation, de vois notre péché et 
d’espérer au-delà de toute espérance. 

Seigneur, nous te rendons grâce, parce que tu nous invites à découvrir et à recevoir les uns par les 
autres la part de vérité qui manque à la plénitude de notre confession. 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

21 

 

 

Seigneur, nous te rendons grâce pour l’église catholique, 
Pour son attachement à la transmission de la foi depuis le temps des apôtres, et pour son désir de 
former un seul corps. 

Nous te rendons grâce pour les églises orthodoxes, 
Pour leur attachement à la célébration de la foi 
Qui est beauté et anticipation de ton Royaume. 

Nous te rendons grâce pour les églises protestantes, 
Pour leur attachement à la Bible comme lieu de surgissement de la foi, 
Et leur souci du partage des responsabilités entre clercs et laïcs. 

Nous te rendons grâce pour la tradition monastique, 
qui traverse toutes nos églises, 
Pour son attachement à la radicalité de la foi Qui est don de soi et consécration de voie. 

Nous te rendons grâce pour le mouvement missionnaire 
qui traverse toutes nos églises, 
Pour son attachement au témoignage de la foi jusqu’aux extrémités de la terre, et son souci de 
partager avec tous le Salut en Jésus Christ. 

Nous te rendons grâce pour le courant charismatique 
qui traverse toutes nos églises 
Pour son attachement à la vie de l’Esprit et l’accueil de ses dons au service du Christ 

Puissions-nous dire ensemble : j’ai besoin de toi, j’ai besoin de ta différence. Tu as reçu de Dieu 
quelque chose qui me manque… j’ai besoin de toi … 

Amen. 

Célébration œcuménique – Ensemble pour l’Europe – Nantes le 13 mars 2010 
 

Nous sommes un avec Toi 

Dieu, nous sommes un avec Toi. 
Tu nous as faits un avec Toi. 
Tu nous as enseigné que, 
si nous sommes accueillants 
les uns aux autres, tu demeures en nous. 

Aide-nous à garder cette ouverture 
et à nous battre pour elle de toutes nos forces. 

En nous acceptant les uns les autres complètement, totalement, 
le cœur grand ouvert, c'est toi que nous acceptons, 
c'est toi que nous aimons de tout notre être. 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

22 

 

 

Thomas Merton, moine cistercien britannique (1915-1968) et précurseur du dialogue 
interreligieux. Prière prononcée lors de la première conférence spirituelle et interreligieuse 
réunie en Inde, à Calcutta, en 1968 

Pardon pour le passé 

Jésus, je m'adresse à toi, 
vivant, ressuscité, présent parmi nous 
fidèles et évêques de différentes Églises. 
Tu es au milieu de nous parce ce que nous sommes 
unis en ton nom et que nous nous aimons. 

Nous sommes bien conscients de ce qui s'est passé 
de tragique, de terrible dans les siècles antérieurs. 

Pour cela, nous te demandons pardon, Jésus. 
Nous savons que ton amour et ta miséricorde 
sont plus grands que tout 
ce qui a eu lieu dans le passé 
et tout ce qui pourra se produire dans l'avenir. 

Nous nous abandonnons confiants 
dans cet immense amour. (...) 
Permets que nous soyons tes instruments, 
parmi beaucoup d'autres qui travaillent pour l'unité. 
Donne-nous de vivre ces années 
que nous avons encore, pour que tous soient un. 

Chiara Lubich, fondatrice du mouvement des Focolari 
Prière œcuménique prononcée à l’Église luthérienne de Augsbourg, en 1998 
 

Prière pour l'Église à Marie, Mère de l'espérance 

 
Marie, Mère de l’Espérance, l’Église 
traverse un temps de divisions et 
d’épreuves. Par votre Coeur 
Immaculé, aidez-nous à accepter et 
à porter notre croix en communion 
avec votre Fils et illuminez les 
ténèbres de nos vies pour y voir 
briller l’espérance.  

Marie, Mère du Christ, vous étiez au 
pied de la Croix, aux côtés du 
disciple bien-aimé. Vous êtes celle 
qui a toujours cru. Venez raffermir la 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

23 

 

 

foi et la vocation des prêtres, religieux et consacrés tentés par le découragement et le doute. 
Qu’ils soient soutenus, aimés et portés par les fidèles qui les entourent afin qu’ils soient fortifiés 
dans l’accomplissement de leur belle mission : faire de tous des saints ! 

Marie, Vierge Immaculée, apprenez-nous à redire chaque jour à votre suite : « Oui Seigneur que 
votre volonté soit faite. » Alors, nous pourrons goûter pleinement à la joie de l’Amour infini du 
Père. 

Amen. 

Neuvaine de l'Immaculé conception 2019 



18 septembre 2024 
septSeptembre202
4 2024 

24 

 

 

 

 
Marie Madone de la Réparation, ma Mère, ma Confiance, mon Espérance et mon Salut, priez 
sans cesse pour nous qui avons recours à vous. 

 


